
49

Entreletras N°19. Enero-Junio de 2026. pp 49-58

EL HUERTO DE LAS ALMAS PERDIDAS ,  DE NADIFA MOHAMED: 

NOVELA AFRICANA DE AUTORÍA FEMENINA, PERSPECTIVAS DE 

GÉNERO Y PODER EN LA SOMALIA POSINDEPENDIENTE

ADRIANA CRISTINA AGUIAR RODRIGUES

PPGL-UFAM/PPGLA-UEA

adrianaaguiar@ufam.edu.br

Orcid/0000-0002-2192-9981

EMILY LIMA MATOS

UFAM

FECHA DE RECEPCIÓN: 20-11-2025

FECHA DE APROBACIÓN: 12-12-2025

Resumen

Proponemos en este artículo un análisis de 
la novela africana contemporánea de autoría 
femenina titulada El huerto de las almas 
perdidas (O pomar das almas perdidas ), de 
la autora somalí-británica Nadifa Mohamed. 
A partir de una interpretación crítica de los 
discursos de los personajes femeninos, 
buscamos comprender las especificidades 
de las experiencias de las mujeres en 
medio de los conflictos que se instauran en 
Somalia a partir de los años 1960, tal como 
se representan en la obra de Mohamed. Se 
destacan, en este proceso, los impactos de 
los conflictos armados en el contexto de la 
posindependencia sobre los roles de género y 
las formas de agencia femenina. Los análisis 
indican que la narrativa se configura como 
un archivo literario-imaginario de voces de 
mujeres, a partir de las cuales se vislumbran las 
angustias y las múltiples formas de violencia, 
pero también la resistencia y la agencia que 
atraviesan las experiencias de los personajes. 
Se trata, a nuestro modo de ver, de una novela 
que opera como archivo polifónico, capaz de 
reunir perspectivas diversas de mujeres que, 
en distintas franjas etarias, distintos espacios 
socioeconómicos y situaciones de opresión, 
confrontan y buscan subvertir las estructuras 
de poder en las que se encuentran inmersas.

Palabras clave: novela africana 
contemporánea; autoría femenina; género; 
agencia.

Abstract

In this article, we propose an analysis of 
the contemporary African novel written by 
a female author titled The Orchard of Lost 
Souls (O pomar das almas perdidas), by the 
Somali-British author Nadifa Mohamed. 
Based on a critical interpretation of the 
female characters’ discourses, we seek to 
understand the specificities of women’s 
experiences amidst the conflicts that 
emerged in Somalia starting in the 1960s, 
as represented in Mohamed’s work. In this 
process, the impacts of post-independence 
armed conflicts on gender roles and forms of 
female agency are highlighted. The analysis 
indicates that the narrative is configured as a 
literary-imaginary archive of women’s voices, 
through which one can glimpse the anxieties 
and multiple forms of violence, as well as 
the resistance and agency that permeate the 
characters’ experiences. In our view, it is a 
novel that operates as a polyphonic archive, 
capable of gathering diverse perspectives of 
women who—across different age groups, 
socio-economic spaces, and situations of 
oppression—confront and seek to subvert the 
power structures in which they are immersed. 

 
Keywords: contemporary African novel; 
female authorship; gender; agency.

Introducción 

La literatura contemporánea en África ha 
experimentado una expansión significa-
tiva, especialmente en el dominio de las 

narrativas ficcionales creadas por autoras —ya 
sea que vivan en países del continente o en 
situación de diáspora— las cuales, con una 
mirada crítica, se orientan hacia las dinámicas 
sociales y culturales de sus diversas regiones de 

origen (Gagiano, 2015, p. 187). No es infre-
cuente que se anclen en las perspectivas de 
los feminismos africanos; tales obras desem-
peñan un papel crucial en la construcción de 
discursos históricos y sociales, promoviendo 



50

reflexiones que atraviesan las complejas rela-
ciones políticas que permean esas naciones. 
No obstante, históricamente, es cierto que el 
predominio masculino en el discurso antico-
lonial derivó en la marginalización de las voces 
femeninas en el campo literario, ocasionando 
el borrado de las experiencias de las mujeres en 
la resistencia y contestación al colonialismo, así 
como en los contextos políticos (no raramente 
inestables) que se instauraron en el período de 
la posindependencia.

Como observa Woodward (2014), las iden-
tidades nacionales africanas han sido formu-
ladas predominantemente a partir de una 
óptica masculina, lo que frecuentemente ha 
contribuido a la invisibilidad de las vivencias 
femeninas, especialmente en contextos de gue-
rra e instabilidad sociopolítica. Por lo tanto, 
ese silenciamiento histórico ha dificultado la 
construcción de interpretaciones que aborden 
las transformaciones sociales e históricas bajo 
una perspectiva genuinamente femenina. En 
contra de ese paradigma, Laverde (2017, p. 82) 
subraya el esfuerzo de las escritoras de origen 
africano para revisar y representar las realida-
des de sus sociedades, adoptando un enfoque 
que entrelaza etnia, clase y género, y desta-
cando la urgencia de reconocer la hibridez de 
las identidades diaspóricas de algunas de esas 
autoras, cuya producción literaria contribuye 
a la traducción transcultural de sus narrativas.

Bajo la égida de los Estudios Culturales, Leila 
Harris (2009), al dialogar con las perspectivas 
de Edward Said y Stuart Hall, argumenta que 

las autoras que migraron incluso en la infan-
cia o adolescencia enfrentan una permanente 
tensión identitaria, marcada por la hibridez 
cultural. En estos casos, tanto las escrito-
ras como sus personajes reflejan complejas 
interseccionalidades, construyendo subjeti-
vidades que resultan de las experiencias de 
desplazamiento geográfico y de las rupturas 
socioculturales que condicionan sus existen-
cias. Así, de acuerdo con Harris, aunque esa 
condición de desplazamiento diaspórico fre-
cuentemente se traduce en experiencias de 
“marginalización, exclusión y angustia por la 
no pertenencia” (Harris, 2009, p. 61-62), por 
otra parte, también hay un campo de posibili-
dades para los procesos de agencia, reconfigu-
ración de la autonomía y síntesis identitaria.

Dicho de otro modo, a lo largo de la historia, 
la producción literaria africana y afrodiaspó-
rica ha estado marcada por la actuación de 
las mujeres, cuyas contribuciones (más allá 
del campo de la ficción) se configuran como 
un elemento estructurante en la construcción 
de narrativas y discusiones epistemológicas en 
África y, de modo más específico, en Somalia 
(Medie, 2019; Nnaemeka, 2004; Ossomee, 
2020; Mohanty, 2020; Bushra; Gardner, 2004; 
Oyěwùmí, 2020; Ingriis; Hoehne, 2013). No 
obstante, sus producciones, sobre todo en el 
género de la novela, fueron a menudo subes-
timadas, especialmente cuando se comparan 
con la escritura de autoría masculina (Martins, 
2011; Bamisile; 2012). A pesar de esa margina-
lización histórica, de acuerdo con la investiga-
dora Stela Saes (2021), las últimas décadas han 

sido testigos de un crecimiento expresivo en 
la publicación de narrativas ficcionales escri-
tas por autoras africanas, lo que refleja una 
transformación en el campo literario y en la 
recepción crítica de esas obras. Según Trindade 
y Fidalgo (2023), ese aumento de la visibilidad 
de las escritoras africanas está relacionado con 
un movimiento de inflexión en la tercera ola 
de los feminismos occidentales, que pasó a 
prestar mayor atención a las producciones lite-
rarias del continente africano. Tal cambio, sin 
embargo, no debe ser comprendido como una 
introducción tardía de las mujeres africanas 
en el debate feminista, sino como un recono-
cimiento tardío, por parte de Occidente, de 
discursos que siempre estuvieron presentes 
en África y que, históricamente, construye-
ron sus propias narrativas y epistemologías. 
(Medie, 2019; Nnaemeka, 2004; Ossomee, 
2020; Mohanty, 2020; Bushra; Gardner, 2004; 
Oyěwùmí, 2020; Ingriis; Hoehne, 2013).

En el panorama de la literatura africana y 
afrodiaspórica contemporánea, las obras de 
Nadifa Mohamed, autora que aquí nos interesa 
de modo particular, se destacan por ofrecer, 
sincrónicamente, representaciones críticas de 
la realidad somalí, incluso estando inserta en 
un contexto diaspórico. Nacida en 1981, en 
la ciudad de Hargeisa, actual capital de Soma-
lilandia –región autónoma en el noroeste de 
Somalia–, la escritora se mudó con su familia 
a Londres en 1986. En el Reino Unido, tuvo 
acceso a una educación formal estructurada 
por el sistema británico, que culminó en su for-
mación académica en Historia y Política por la 
Universidad de Oxford. Inicialmente inclinada 
a seguir una carrera diplomática, la escritora e 
intelectual posteriormente redefinió su trayec-
toria profesional, dedicándose a la literatura.

En sus obras, la novelista se inserta en un 
campo discursivo caracterizado por la inter-
sección entre memoria y oralidad, además de 
articular un discurso crítico sobre las cues-
tiones de identidad, desplazamiento y per-
tenencia en el contexto poscolonial africano 
–lo que desafía las fronteras epistemológicas 
entre historiografía y ficción, sobre todo en 
lo que respecta a las estructuras de poder que 
subyugaron a las mujeres somalíes en con-
textos de represión política–. De este modo, 
fundamentada en un corpus de memorias 
individuales y colectivas, la producción lite-
raria de Nadifa Mohamed, de acuerdo con 
entrevistas concedidas por la propia autora 
(Mohamed, 2017a; 2017b; Matzke, 2013), 
busca establecer un diálogo entre las experien-

Nadifa Mohamed. Fuente:wiriko.org



51

cias de sus padres en Somalia y los testimonios 
de diversas mujeres insertas en ese contexto. 
Ese patrimonio memorialístico e identitario 
constituye la base estructurante de sus princi-
pales obras, a saber: Black Mamba Boy (Chico 
Mamba Negra) y  The Orchard of Lost Souls 
(El huerto de las almas perdidas), la cual toma-
mos como objeto de análisis en este artículo.

Como afirma Dunlop (2013, p. 115), la pro-
ducción de escritores diaspóricos no puede 
ser disociada de sus experiencias migratorias, 
toda vez que la discusión sobre raza, cultura 
e identidad se entrelaza indisociablemente 
con las variables de clase social, género y 
otros factores socioeconómicos. El huerto de 
las almas perdidas refleja esa complejidad al 
evidenciar no solo la inestabilidad de la per-
tenencia, sino también las tensiones resul-
tantes de la vivencia en espacios culturales 
múltiples y contradictorios, evidenciando la 
experiencia del “entre-lugar” como elemento 
constitutivo de su identidad literaria. Por lo 
tanto, al recurrir a la ficción, Mohamed tras-
lada al campo literario los debates que mol-
dearon la historia somalí, abordando temas 
como el desplazamiento forzado, el colonia-
lismo y sus persistentes ruinas, las violencias 
estructurales y, principalmente, la resisten-
cia femenina ante regímenes totalitarios.

Basada en investigaciones historiográficas y 
moldeada tanto por experiencias familiares 
como por eventos históricos, la obra de Nadifa 
Mohamed que aquí vamos a analizar, publi-
cada originalmente en inglés con el título The 
Orchard of Lost Souls, conquistó una signi-
ficativa aclamación crítica, siendo laureada 
con el Somerset Maugham Award (2014) e 
incluida en la preselección del Dylan Tho-
mas Prize (2014). La narrativa se ambienta 
en Hargeisa, Somalia, en el año 1987, bajo 
el régimen autocrático de Siad Barre, evi-
denciando un contexto de posindependencia 
marcado por la continuación de estructuras de 
dominación. Como observa Hans Rollmann 
(2015), la autora utilizó entrevistas y análi-
sis documentales para conferir autenticidad 
a la reconstrucción ficcional de ese período.

Publicada en Brasil con el título O Pomar das 
Almas Perdidas (2016), la novela explicita la 
diseminación de la violencia estatal y la per-
sistencia de dinámicas coloniales y patriarcales 
que moldean la sociedad somalí. En ese sen-
tido, la narrativa se construye a partir de las 
vivencias de tres mujeres (Kawsar, Deqo y Fil-
san), de diferentes generaciones, clases sociales 

y orígenes, con trayectorias inevitablemente 
marcadas por el contexto opresivo que las 
rodea. Así, en contraposición a las representa-
ciones estereotipadas frecuentemente asociadas 
a Somalia en los medios occidentales, Moha-
med, a partir de protagonistas femeninas, 
propone un enfoque alternativo, incitando 
una reflexión sobre la complejidad histórica y 
cultural de su país de origen (Oliveira, 2018).

La estructura narrativa, a lo largo de apro-
ximadamente trescientas páginas, se articula 
por medio de las historias interdependientes 
y, a veces, autónomas de las tres protagonis-
tas. Deqo, una niña de nueve años nace y 
crece en Saba’ad, un asentamiento dentro de 
un campo de refugiados, de donde huye des-
pués de una serie de adversidades. Kawsar, una 
viuda sexagenaria, carga las marcas indelebles 
de la pérdida brutal de su única hija bajo el 
régimen de Siad Barre, figurado en la obra por 
el personaje Oodweyne. Por último, Filsan, 
una oficial de las Fuerzas Armadas somalíes, 
ve sus creencias ideológicas gradualmente 
desafiadas a lo largo de la narrativa, a medida 
que confronta (y es confrontada por) las com-
plejidades políticas y morales del contexto 
inestable y autoritario en que está inserta.

Fundamentándonos en los estudios de Nick 
Tembo (2019), observamos que la novela se 
desdobla en dos dimensiones narrativas inter-
conectadas, a saber: una dimensión pública, 
que analiza los impactos históricos de la guerra 
civil y de las revoluciones subsecuentes, y una 
dimensión privada, que explora el trauma 
individual, el aislamiento y la resistencia de 
los personajes. Las protagonistas recorren 
trayectorias de insumisión, reivindicando 
derechos y desafiando la violencia que, ade-
más de infligirles sufrimiento, destruye sus 
comunidades. De esa forma, sus experiencias 
personales son resignificadas en una com-
pleja red de relaciones que simultáneamente 
conforman y subvierten sus subjetividades.

En términos de organización estructural, la 
novela se divide en tres partes. En síntesis, 
la primera sección presenta el encuentro for-
tuito de las protagonistas, desencadenando 
eventos que redefinirán de manera irreversi-
ble sus recorridos en la narrativa. La segunda 
parte, a su vez, profundiza en la individualidad 
de cada personaje, segmentándose en capí-
tulos nombrados conforme a sus respectivas 
perspectivas: Deqo, Kawsar y Filsan. Final-
mente, en la tercera parte del relato, se da 
un reencuentro inesperado, ocasión en que 

los tres personajes femeninos se presentan 
profundamente modificados por los aconte-
cimientos políticos y sociales, ya sea en tér-
minos psicológicos —marcados por traumas 
y procesos de reelaboración subjetiva— o en 
términos físicos; particularmente en el caso 
de Kawsar, cuya corporeidad evidencia de 
modo más inmediato los efectos de la vio-
lencia y de la represión. De esa manera, a lo 
largo de las tres secciones, la obra evidencia 
la interacción entre las esferas individual y 
colectiva, revelando cómo los destinos de las 
protagonistas están directamente relaciona-
dos con los sucesos históricos de Somalia.

Además, la narrativa, conducida por un narra-
dor omnisciente, ofrece una visión panorámica 
del contexto político y socioeconómico somalí, 
explorando el impacto del régimen dictatorial 
tanto en la vida de las protagonistas como 
en la de otros personajes femeninos insertas 
en ese escenario de represión. La decisión de 
Mohamed de centrar su relato en tres mujeres 
pertenecientes a diferentes estratos sociales 
y políticos permite un análisis profundo de 
las relaciones de género y de las dinámicas 
de poder. Estas configuraciones identitarias, 
lejos de ser estáticas, se materializan como 
procesos dinámicos, en consonancia con la 
perspectiva de James Clifford, según la cual 
las identidades se construyen por medio de 
“desplazamientos, encuentros y traduccio-
nes” (Clifford, 1997, p. 11).

Asimismo, la estrategia narrativa adoptada por 
Mohamed, al privilegiar un punto de vista 
centrado en los cuerpos femeninos, cobra 
especial relevancia en el contexto de la mar-
ginación histórica de las mujeres somalíes. En 
este sentido, como argumenta Judith Gardner 
en el prefacio de Somalia – The Untold Story: 
The War Through the Eyes of Somali Women 
(Bushra; Gardner, 2004), el silenciamiento 
sistemático impuesto a estas mujeres y su 
tendencia a compartir experiencias única-
mente entre pares hacen aún más relevantes 
las representaciones literarias que les otorgan 
voz. En esta coyuntura, cabe señalar que una 
comprensión más profunda de la obra de 
Mohamed requiere un análisis del contexto 
histórico y político en el que se insertan sus 
personajes, como haremos a continuación.

Somalia tras la independencia: ecos de tira-
nía y conflicto armado en la narrativa de 

Nadifa Mohamed

El huerto de las almas perdidas inaugura su 



52

trama con la introducción de las protago-
nistas y de las coyunturas que impulsaron 
el entrelazamiento de sus caminos, situando 
tales sucesos dentro de las dinámicas políti-
cas y socioeconómicas de una Somalia recién 
emancipada, pero ya afectada, en menos de 
diez años, por el yugo de un régimen dic-
tatorial. Además, la obra inserta a Somalia 
en el contexto geopolítico de la Guerra Fría, 
prestando atención a las reconfiguraciones 
estratégicas de las potencias hegemónicas y a 
las inestabilidades derivadas de la desintegra-
ción de la Unión Soviética. Paralelamente, al 
articular las trayectorias individuales de los 
personajes con la historia del país, Mohamed 
construye un arco temporal que comienza 
con la independencia de Somalia en 1960 y 
se extiende hasta la década de 1980, cuando 
comienzan a manifestarse los primeros indicios 
de la guerra civil. En consecuencia, desde una 
perspectiva predominantemente femenina, la 
narrativa reconstruye vestigios de la memo-
ria y la historia, anclándolos en una espa-
cialidad y una temporalidad bien definidas.

La historia de Somalia, país localizado en la 
región conocida como el Cuerno de África, 
está profundamente caracterizada por procesos 
de colonización y fragmentación territorial, los 
cuales moldearon su compleja configuración 
política y social contemporánea. Según Hassan 
Mohamed (1994), durante el período colonial, 
el territorio somalí fue dividido en cinco regio-

nes distintas: la Somalilandia Británica, situada 
al norte; el Distrito de la Frontera Norte, 
posteriormente incorporado a Kenia bajo 
dominio británico; la Somalilandia Italiana, 
situada al sur; la Somalilandia Francesa, que 
corresponde al actual Yibuti; y la vasta región 
de Ogaden, cuyas parcelas fueron cedidas al 
emperador Menelik de Etiopía por tres poten-
cias europeas en reconocimiento a su alianza 
política (Strezeleski, 2015). De estas divisio-
nes, solo la Somalilandia Británica y la Soma-
lilandia Italiana alcanzaron la independencia 
y se unificaron el 1 de julio de 1960, origi-
nando la República Democrática de Somalia.

Dado el contexto, es importante resaltar 
que esta fragmentación territorial es amplia-
mente reconocida como uno de los factores 
determinantes de los conflictos subsecuentes, 
impactando tanto en las relaciones internacio-
nales de Somalia con sus países vecinos como 
en las tensiones políticas y étnicas internas 
(Mohamed, 1994), toda vez que las dispu-
tas de soberanía y las instabilidades políti-
cas contribuyeron al desencadenamiento de 
conflictos prolongados, lo que se refleja en la 
difícil construcción de la unidad nacional..

Reverberado ese contexto histórico político, 
la narrativa de El huerto de las almas perdidas , 
por medio del personaje Kawsar, una matriarca 
viuda, introduce, desde sus primeras páginas, 
los elementos que caracterizan la dinámica del 

contexto en que las protagonistas se insertan, 
como podemos notar en el fragmento a seguir:

Los hombres y las mujeres de Guddi, 
la guardia de barrio del régimen, pasa-
ron la noche gritando en megáfonos  
órdenes  sobre  qué  ropa  usar  y dónde 
reunirse. Todas las mujeres se vestirán 
con el mismo traje tradicional [...]. Las 
madres de la revolución fueron llama-
das de su cocina, de sus tareas, para 
mostrar a dignatarios extranjeros como 
el régimen es amado, cuanto ellas están 
agradecidas por la leche y por la paz 
que él les trajo.  Él necesita de muje-
res que lo hagan parecer humano. 
(Mohamed, 2016. p. 11-13).

Más allá de eso, la cuestión de la independen-
cia somalí también es introducida por medio 
de las reflexiones de la matriarca, cuyas memo-
rias evocan la intensa movilización popular 
que acompañó el término de la colonización:

Cuando los británicos  partieron,  en  
junio  de  1960,  todos  habían salido  
de casa  en  sus  mejores  ropas  y  
se  reunió  en el khayriy municipal,  
entre  el banco nacional y la prisión. 
Era como se estuviesen ebrios, des-
controlados; las muchachas se emba-
razaron en aquella noche, y, cuando 
les preguntaban quién era el padre 
de la cría, respondían: “Pregúntele 
a la bandera”.  En aquella noche, 
aplastada por la multitud mientras 
la bandera somalí era izada por pri-
mera vez, Kawsar perdió un largo 
pendiente de oro que hacía parte de 
su dote, pero Farah no se importunó 
–dijo que era un regalo para la nueva 
nación. (Mohamed, 2016, p. 18).

A partir de este fragmento, se nota que la 
narrativa retrata el entusiasmo colectivo 
que se instauró en junio de 1960, cuando la 
Somalilandia británica obtuvo su indepen-
dencia, evento seguido pocos días después 
por la emancipación de la Somalia italiana. 
La decisión inmediata de unificación de 
esos territorios derivó en la formación de 
un nuevo Estado, aunque el proyecto más 
amplio de la llamada “Gran Somalia” no se 
haya realizado plenamente. Este ideal, sin 
embargo, fue reinterpretado políticamente y 
encontró expresión simbólica en la bandera 
nacional, cuya estrella blanca de cinco pun-
tas sobre un fondo azul cielo representa las 

Ex-mandatario somalí, Siad Barré. Fuente: imsvintagephotos.com



53

diversas regiones históricamente habitadas 
por los pueblos somalíes, incluido el Dis-
trito Norte de Kenia, las provincias etíopes 
de Haud y Ogaden, así como las antiguas 
colonias bajo el dominio británico, italiano 
y francés (Chenntouf, 2010; Cardoso, 2012).

En la obra de Mohamed, se observa un reco-
rrido narrativo que transita de la euforia inicial 
de la independencia a la frustración impuesta 
por los desafíos de los nacionalismos expan-
sionistas. A partir de las reflexiones de Kaw-
sar, la autora provoca en el lector reflexiones 
críticas en cuanto al impacto de la simbología 
nacional en la intensificación de las disputas 
territoriales con Kenia y Etiopía, alimentando 
reivindicaciones basadas en concepciones his-
tóricas de la identidad somalí. De esa manera, 
la esperanza de autodeterminación, que al ini-
cio orientaba al nuevo Estado, cede gradual-
mente espacio a la desilusión, a medida que la 
inestabilidad política y militar se profundiza, 
conforme se observa en el siguiente fragmento:

Era la estrella que causaba toda la 
aflicción: aquella estrella de cinco pun-
tas en la bandera, cada una de ellas 
representante de una parte de la patria 
somalí, había llevado al país a la gue-
rra con Kenia y después con Etiopía, 
había alimentado un deseo ruinoso de 
recuperar territorio que se había per-
dido hacía mucho tiempo. La última 
derrota lo cambió todo. Después de 
1979, las armas que estaban apun-
tando hacia afuera invirtieron su posi-
ción y apuntaron hacia los somalíes, 
y la furia de los hombres humillados 
estalló nuevamente sobre el desierto 
de Haud. (Mohamed, 2016, p. 19).

Conforme argumenta Adedeji (2010), las 
expectativas optimistas de desarrollo eco-
nómico después de la independencia fueron 
ampliamente frustradas por crisis sucesivas que 
conmocionaron al continente, alimentando 
la inestabilidad política y los levantamientos 
militares. En varios países, como Somalia, 
estos procesos culminaron en la adopción de 
políticas de descolonización económica de 
matriz socialista. En este contexto, el ascenso 
al poder de Mohamed Siad Barre en 1969, 
mediante un golpe militar, marcó un periodo 
de profunda reconfiguración política y social.

En la narrativa de Mohamed, esa transición 
es retratada por la mirada de Kawsar, quien 
percibe la ascensión del dictador como un 

desenlace inesperado de la inestabilidad sub-
secuente al asesinato del último presidente 
democráticamente electo. El golpe resultó en 
la proclamación de la República Democrática 
de Somalia, en la disolución del Parlamento y 
en la instauración de un régimen centralizado 
bajo el liderazgo del Consejo Revolucionario 
Supremo, comandado por Barre. No obstante, 
las relaciones internacionales de Somalia sufrie-
ron reorientaciones estratégicas en los años 
siguientes, debido a las dinámicas de la Guerra 
Fría y de las disputas geopolíticas en el Cuerno 
de África. Inicialmente aliado de la Unión 
Soviética, el régimen de Barre pasó a recon-
figurar sus alianzas diplomáticas y militares, 
movimiento que tendría implicaciones decisi-
vas para la configuración política y económica 
de la región a partir del final de la década de 
1970. Tales cambios, que alteraron significa-
tivamente los equilibrios de poder en Somalia 
y en el escenario regional, son ampliamente 
abordados en la obra de Nadifa Mohamed.

El desarrollo de la Guerra Civil Somalí encuen-
tra sus raíces en esos antecedentes históricos 
y en la inestabilidad política subsecuente. El 
conflicto tuvo inicio el 9 de abril de 1978, 
cuando un grupo de oficiales del clan Majeer-
teen intentó, sin éxito, un golpe de Estado 
contra el régimen autocrático de Siad Barre. 
Como consecuencia de ese fracaso, se formó 
el Frente Democrático para la Salvación de 
Somalia (SSDF), una de las primeras organi-
zaciones armadas de oposición, que empren-
dió ataques al gobierno central. En los años 
siguientes, otras facciones insurgentes emer-
gieron, notablemente el Movimiento Nacional 
Somalí, fundado el 9 de abril de 1981, seguido 
por el Congreso Somalí Unido y por el Movi-
miento Popular Somalí, ambos establecidos 
en 1989 (Bushra; Gardner, 2004, p. 230). 
Así, en agosto de 1990, esas organizaciones 
consolidaron una alianza contra Barre, lo que 
resultó en la toma de la capital, Mogadiscio, 
por el Congreso Somalí Unido (USC), el 26 
de enero de 1991, y en la consecuente desti-
tución del dictador. No obstante, la caída del 
régimen no significó la pacificación del país, 
pues la lucha por el control político se inten-
sificó entre las diversas facciones, llevando 
a una prolongada guerra civil, caracterizada 
por masacres, desplazamientos masivos y una 
crisis humanitaria de grandes proporciones.

Es en ese contexto de guerra e inestabi-
lidad donde se inserta la obra de Nadifa 
Mohamed, cuya narrativa se centra en los 
eventos ocurridos en el norte de Somalia, 

región marcada por la confrontación entre 
las fuerzas gubernamentales y el clan Isaaq, 
el más numeroso del territorio. Asimismo, la 
resistencia de ese grupo se remonta a la fun-
dación, en 1981, del Movimiento Nacional 
Somalí (SNM) por exiliados Isaaq residentes 
en Londres. En la novela, esa organización 
recibe el nombre ficticio de “Frente de Libe-
ración Nacional” (Mohamed, 2016, p. 124) y 
su insurgencia tiene como objetivo principal 
el derrocamiento del régimen de Siad Barre.

Sin embargo, la narrativa de Mohamed 
no se restringe a la exposición de los even-
tos bélicos, sino que prioriza la experiencia 
de las mujeres y las repercusiones del con-
flicto sobre sus vidas, sobre todo en lo que 
concierne a las estrategias de supervivencia 
adoptadas por los personajes femeninos de 
esta novela africana contemporánea. Como 
observa Magnus Taylor (2013), la obra des-
plaza el énfasis de la guerra hacia la introspec-
ción de los personajes femeninos, evitando 
un abordaje tradicionalmente centrado en el 
embate militar y privilegiando una perspectiva 
que se desarrolla a partir de la subjetividad.

Cuerpo, memoria, agencia y resistencia: 
la representación de los personajes feme-
ninos en El huerto de las almas perdidas 

Míranos, somos la misma mujer 
en edades diferentes 

(Mohamed, 2016, p. 12)

Desde los primeros momentos de la narrativa 
de Mohamed, resulta evidente que la expe-
riencia femenina no puede disociarse de las 
dinámicas sociopolíticas que la rodean. En 
la primera parte de la novela, el encuentro 
entre Deqo, Kawsar y Filsan durante las cele-
braciones de la Independencia ejemplifica esa 
intersección, demostrando la forma en que 
mujeres de distintas generaciones —abarcando 
períodos que van desde la infancia hasta la 
tercera edad— son sometidas a una estructura 
de marginalización y silenciamiento dentro 
de un ordenamiento autoritario y patriarcal. 
No obstante, si bien la obra evidencia los 
mecanismos de coerción estatal que operan 
mediante la imposición de una identidad 
supuestamente homogénea, también retrata 
a los personajes no como víctimas pasivas, 
sino como sujetos dotados de agencia crítica, 
capaces de analizar y cuestionar los disposi-
tivos normativos que buscan restringir sus 
existencias. A modo de ejemplo, este proceso 



54

puede observarse en el discurso de Fadumo, 
amiga de Kawsar, quien, al unirse a otras 
mujeres en dirección a la ceremonia, expresa 
una conciencia sobre el proceso sistemático 
de borrado de las subjetividades individuales 
en favor de una uniformidad impuesta por el 
poder: “Míranos, somos la misma mujer en 
edades diferentes” (Mohamed, 2016, p. 12).

En términos generales, se observa que esta 
percepción crítica acerca de las relaciones de 
género, clase y poder no se restringe a Fadumo, 
sino que permea la subjetividad de diversos 
personajes femeninos a lo largo de la narrativa. 
Cabe resaltar que esta lucidez se manifiesta de 
manera recurrente por medio de la ironía, la 
cual se configura como un recurso estilístico 
fundamental en la escritura de Mohamed; 
puesto que, más allá de ser un artificio retórico, 
la ironía tensiona las relaciones discursivas y 
refuerza la complejidad de la obra (Hutcheon, 
1992), cuya estructura polifónica y fragmen-
taria amplía la representación de las múltiples 
facetas de la experiencia femenina en un con-
texto de represión política y desigualdad social.

Como expusimos, la segunda parte de la obra 
se organiza en tres capítulos, cada uno dedi-
cado a una de las protagonistas, lo que favo-
rece nuestro análisis acerca de sus trayectorias 
individuales. A saber, la estructura narrativa 
se ancla en el presente; sin embargo, las remi-
niscencias recurrentes amplían la comprensión 
de sus experiencias anteriores y de las contin-
gencias que moldean las subjetividades de los 
personajes. En la primera sección de la segunda 
parte de la novela, se introduce a Deqo, una 
niña de nueve años. Ella se encuentra en 
una situación de vulnerabilidad extrema tras 
haber sido brutalmente golpeada por Filsan 
y los guardias civiles, un castigo derivado de 
su negativa involuntaria a participar en una 
ceremonia cívica de la que intentó escapar con 
la ayuda de Kawsar. Sometida a una realidad 
de privaciones y deambulando por las calles 
de Hargeisa, su existencia está marcada por la 

necesidad de sobrevivir en un entorno hostil.

Luego de un breve período de encarcela-
miento, Deqo es acogida en un prostíbulo, 
donde experimenta un sentimiento incipiente 
de pertenencia. Desde su introducción en la 
narrativa, la niña es representada como un 
cuerpo femenino que resiste a la normalización 
social, condición que la coloca en una posición 
de marginalidad e invisibilidad. Su orfandad, 
la ausencia de vínculos familiares conocidos 
y el hecho de no haber sido sometida a la 
circuncisión refuerzan su condición liminar 
dentro de la estructura sociopolítica vigente.

La intensificación del descontento popular en 
relación con la tiranía del Estado se manifiesta 
de forma creciente en ese segmento. Bajo esta 
óptica, la prisión arbitraria de Deqo, junto 
con estudiantes en protesta, ilustra el recrude-
cimiento de la represión estatal. Simultánea-
mente, la escalada de la violencia por parte del 
régimen repercute en la ampliación de la actua-
ción de los grupos insurgentes, evidenciando 
un proceso de radicalización del conflicto.

A posteriori, el capítulo centrado en Kawsar se 
inicia con su hospitalización, consecuencia de 
las severas agresiones infligidas bajo la custodia 
de Filsan. Con múltiples fracturas en la cadera 
y en la pelvis, Kawsar es rescatada por amigas y 
pasa a vivir confinada en su bungaló, limitada 
a la inmovilidad física. Entre divagaciones y 
embates con su cuidadora, acompaña las trans-
formaciones sociopolíticas por medio de las 
transmisiones de radio. La dicotomía entre los 
discursos oficiales y las narrativas insurgentes 
se torna patente: mientras los medios estata-
les proyectan una imagen de estabilidad, las 
emisoras rebeldes denuncian las atrocidades 
perpetradas por el gobierno. La previsibili-
dad de sus días es abruptamente interrum-
pida por el recrudecimiento de los combates 
y por los bombardeos sobre Hargeisa, instau-
rando un clima de inminente desintegración.

El tercer capítulo nos presenta la caracteri-
zación de Filsan Adan Ali, cabo del ejército 
somalí, cuya trayectoria está marcada por el 
deseo de reconocimiento paterno, por la adhe-
sión irrestricta al régimen y por la represión de 
sus propios anhelos. A lo largo de la narrativa, 
el involucramiento de la oficial militar con 
el Capitán Yasin posibilita su participación 
activa en las operaciones militares contra los 
insurgentes, al mismo tiempo que inaugura 
un vínculo afectivo incipiente. A medida que 
el cerco rebelde a Hargeisa se intensifica, la 
respuesta militar se traduce en medidas de 
brutalidad creciente, incluyendo la destrucción 
de poblados considerados focos de resistencia, 
el reclutamiento forzoso de civiles y la intensi-
ficación de interrogatorios violentos. El clímax 
narrativo ocurre cuando Filsan, al transitar por 
un área hasta entonces considerada segura, es 
sorprendida y acorralada por insurgentes arma-
dos, finalizando el capítulo de forma abrupta.

La tercera parte de la novela corresponde al 
desenlace de la trama y al reencuentro de las 
protagonistas en medio de la intensificación 
del conflicto. El avance definitivo de las fuerzas 
insurgentes precipita el colapso del régimen 
e instaura un período de caos y guerra civil 
en Somalia. Deqo, Kawsar y Filsan, marca-
das por pérdidas irreparables y una profunda 
desilusión, se encuentran ante una coyuntura 
de absoluta incertidumbre. Sin embargo, la 
narrativa sugiere que, incluso en un contexto 
de desintegración social, su unión permite 
el surgimiento de un horizonte de reconfi-
guración. El vínculo de solidaridad que se 
establece entre los personajes opera como un 
elemento simbólico de resistencia, un deve-
nir que resuena con la búsqueda misma de 
reconstrucción en la sociedad somalí y un 
indicio de la capacidad de agencia de los per-
sonajes ante el inestable contexto político.

La noción de agencia, categoría que aparece 
citada desde las primeras páginas de este artí-
culo, puede ser comprendida de diferentes 
modos en el campo de las ciencias sociales. 
Desde la perspectiva de Bradford et al., en 
New World Orders in Contemporary Children’s 
Literature, la agencia puede ser entendida 
como la capacidad del sujeto de “efectuar 
elecciones y asumir la responsabilidad por 
sus consecuencias” (2008, p. 31, traducción 
nuestra). Además, la noción de agencia implica 
la posibilidad de acción intencional, asociada a 
la autonomía y a la reflexividad crítica, lo que 
presupone un grado de conciencia sobre los 
mecanismos estructurales que condicionan la 

Bandera somalí. Fuente:goodfon.com



55

toma de decisiones. En regímenes dictatoria-
les, la manifestación de la agencia femenina 
está constantemente mediada por el miedo, 
pero, conforme argumenta Bradford (2008), la 
valentía no equivale a la ausencia de temor, sino 
a la capacidad de actuar a pesar de él, cuando 
los beneficios se sobreponen a los riesgos.

Pero hay otras formas de comprender la cate-
goría. Si la consideramos a partir de perspecti-
vas procedentes de los estudios de género que 
incorporan el análisis de la lucha de clases, 
así como el abordaje interseccional, la noción 
de agencia se revela compleja y, por exten-
sión, problemática, en la medida en que el 
sujeto, de modo aislado, no posee condiciones 
para modificar integralmente las estructuras 
sociales vigentes. En esos términos, resulta 
relevante pensar en la noción de autonomía, 
que debe ser comprendida como un fenómeno 
social de naturaleza relativa, cuyo grado de 
manifestación depende de una red de facto-
res sociológicos, incluyendo tanto las formas 
colectivas de organización como las capaci-
dades individuales de acción. A este respecto, 
Margaret Archer (2000) destaca que el gran 
desafío al abordar teóricamente la concepción 
de agencia consiste en comprender al agente 
humano como alguien que, al mismo tiempo 
que es moldeado por su inserción social, tam-
bién es capaz de transformar, aunque sea par-
cialmente, el contexto en que se encuentra.

En el ámbito de la perspectiva feminista afri-
cana y, de modo específico, somalí (Medie, 
2019; Nnaemeka, 2004; Ossome, 2020; 
Mohanty, 2020; Bushra y Gardner, 2004; 
Oyěwùmí, 2020; Ingriis y Hoehne, 2013), 
se torna, por tanto, imprescindible considerar 
los contextos materiales y simbólicos en los 
cuales los sujetos están insertos (Nussbaum, 
2002; Sen, 2012). Así, al discutir la agencia 
de los personajes somalíes de la novela de 
Mohamed, es necesario reconocer las múl-
tiples formas de desigualdad —sobre todo 
de género, etnia y clase— que atraviesan 
sus vidas y experiencias (Martins, 2025). 

Reconocer tales condicionantes no significa, 
sin embargo, reducir a estos sujetos a una 
posición de total pasividad ni negar su capa-
cidad de agencia. Por el contrario, se trata 
de admitir la existencia de dicha agencia 
incluso en contextos marcados por la adver-
sidad. En ese sentido, a modo de ejemplo, 
bell hooks (2015) observa que las mujeres 
negras y otros grupos históricamente mar-
ginalizados desarrollan una conciencia crí-

tica frente a la lógica patriarcal a partir de 
sus experiencias cotidianas de opresión. Esto 
las lleva a elaborar estrategias de resistencia 
ante la complejidad e interconexión de las for-
mas de dominación que atraviesan sus vidas.

De esta forma, es válido resaltar que la inten-
ción de nuestro análisis no busca negar la 
influencia de las estructuras sobre los sujetos 
femeninos, sino examinar críticamente cómo 
los personajes de la novela analizada, en distin-
tos rangos etarios, articulan formas de actua-
ción para resistir las imposiciones del régimen 
histórico y político que las circunscribe.

A la luz de las consideraciones previamente 
expuestas, la dinámica de agenciamiento 
se manifiesta de manera particularmente 
evidente en la trayectoria de Kawsar, cuya 
resistencia a la violencia institucionalizada 
se revela desde los primeros momentos de 
la narrativa. Sin embargo, la obra también 
evidencia que la vida de este personaje está 
atravesada por experiencias de pérdida y 
trauma que marcan profundamente su exis-
tencia, sobre todo tras la muerte de su hija, 
Hodan, y de su marido; eventos que impactan 
en su psique y en su relación con el mundo.

Inicialmente reconocida por su rigor en el 
papel de madre y esposa, la anciana encarna 
los valores de cuidado y protección exigidos 
en una sociedad patriarcal, moldeando a su 
hija según los patrones que, paradójicamente, 
limitan su autonomía y refuerzan su depen-
dencia, ilustrando cómo las normas sociales 
pueden perpetuar estructuras de dominación. 
La muerte de Hodan —producto de un sui-
cidio a causa de un abuso sexual— funciona 
como un catalizador de una transformación 
significativa en Kawsar, despertando en ella 
una conciencia crítica ante las injusticias y 
el autoritarismo que estructuran su contexto 
social y político. En nuestro análisis, compren-
demos que esa transformación se evidencia en 
la superación del miedo que anteriormente la 
silenciaba, permitiéndole actuar en defensa de 
la justicia y de la protección de otras muje-
res, pues, como revela la narrativa: “Kawsar 
siente algo que se liberó dentro de sí, algo 
que estuvo contenido: amor, rabia, hasta un 
sentido de justicia; no sabe qué es, pero eso le 
calienta la sangre” (Mohamed, 2016, p. 25).

Así, al interceder en favor de la joven Deqo 
contra la brutalidad de los agentes del régimen, 
Kawsar sufre severas represalias, reiterando 
un patrón de insurgencia que se prolonga a 

lo largo de la novela y culmina en la escena 
en que, movida por el dolor y por la memo-
ria de sus pérdidas, escupe en la efigie del 
presidente, gesto que provoca inquietud en 
los presentes. Tal acto se inscribe como un 
desafío explícito al poder instituido, cuya 
manutención (o mantenimiento) se ancla 
en la coerción física y psicológica como 
sus principales instrumentos de control:

En pocos segundos, las gradas des-
aparecen y un retrato trémulo de 
Oodweyne mira fijamente a Kawsar. 
Algunos rebeldes se niegan a levan-
tar los carteles, formando pequeños 
agujeros en su rostro, pero el mensaje 
es claro: el presidente es un gigante, 
un dios que los protege, que puede 
disolverse en pedazos y oír y ver todo 
lo que hacen […] Antes de recordar 
dónde está, escupe con violencia al 
verlo, provocando la exclamación 
de los espectadores que la rodean. 
—¿Qué haces? —exclama Dahabo, 
apretando con fuerza el antebrazo de 
Kawsar. Kawsar no lo sabe, no está 
realmente allí; solo ve un rostro que 
le repugna y reacciona ante él. Las 
expresiones en la fila de abajo refle-
jan conmoción y miedo por haber 
llamado la atención sobre ellas, pero 
Kawsar ya no puede comprender este 
miedo; le parece demasiado insignifi-
cante e inútil comparado con lo que ha 
vivido. (Mohamed, 2014, pp. 17-18).

Asimismo, en la novela, la agencia femenina 
frecuentemente se traduce como respuesta 
al aparato represivo del Estado y al orden 
patriarcal que lo sustenta. En ese sentido, 
Filsan, inicialmente, incorpora los valores 
del régimen y se imagina como agente de 
su edificación, vislumbrando la posibilidad 
de ascenso dentro de la estructura militar y 
aspirando a ser «un nuevo tipo de mujer, con 
las mismas capacidades y oportunidades que 
cualquier hombre» (Mohamed, 2014, p. 213). 
Sin embargo, al enfrentarse a la barrera del 
patriarcado, su desilusión crece. La escena en 
la que, tras someter a Kawsar a un episodio 
de brutalidad, Filsan se topa con su propia 
impotencia y derrama lágrimas, simboliza este 
momento de ruptura. Además, en el análisis, 
observamos que la metáfora del eco de sus 
botas disipándose en el corredor intensifica 
la percepción de su alejamiento progresivo 
de los ideales revolucionarios que otrora la 
movilizaban: «La muchacha menea la cabeza, 



56

con lágrimas en los ojos, y sale corriendo de 
la sala. A medida que ella avanza por el corre-
dor, el ruido de sus botas va disminuyendo 
hasta desaparecer» (Mohamed, 2014, p. 44).

De ese modo, la renuncia de Filsan a los ideales 
nacionalistas puede ser analizada bajo dos 
perspectivas complementarias. Primero, esa 
ruptura se configura como una forma de resis-
tencia a la instrumentalización de las mujeres 
por parte del régimen, que las utiliza como 
meras piezas en su estructura de poder (Spivak, 
2014). En segundo lugar, evidencia la percep-
ción de que su intento de convertirse en un 
«hombre honorable» —esto es, internalizando 
y reproduciendo la lógica de violencia 
perpetuada por sus pares masculinos— 
estaba inevitablemente condenado al fracaso, 
puesto que el aparato estatal, fundamentado 
en concepciones patriarcales inflexibles, jamás 
la reconocería como una igual, relegándola a 
una posición subalterna (Spivak, 2014) den-
tro de la jerarquía militar. Ante esta consta-
tación, su decisión de partir hacia el campo 
de refugiados de Saba’ad, más allá de ser un 
movimiento de fuga, también se caracteriza 
como un movimiento simbólico de ruptura 
con las ataduras institucionales que la confi-
naban. En nuestro análisis, consideramos que 
ese desplazamiento, por lo tanto, puede ser 
interpretado como un gesto definitivo de auto-
determinación, marcando su emancipación y 
la reconfiguración de su identidad en oposi-
ción a la lógica patriarcal que rige al Estado.

Nuruddin Farah, en Yesterday, Tomorrow: Voices 
from the Somali Diaspora (2000), argumenta 
que la violencia sistémica en Somalia engendró 
un estado de desagregación social irreversible, 
impulsando a miles al exilio. Para elucidar la 
representación de las imágenes simbólicas, el 
autor describe al país como un cuerpo político 
en descomposición, en el que la estructura 
estatal se convierte en un aparato de perpe-
tuación de la injusticia (Farah, 2000). En 
esos términos, observamos que el desplaza-
miento de Filsan se inserta en ese panorama 
de desterritorialización y resignificación iden-
titaria, asociado a un proceso de insurgen-

cia subjetiva y búsqueda de emancipación.

Entre las protagonistas, Deqo manifiesta una 
agencia que se construye a partir de la precarie-
dad extrema, pues, a pesar de su puerilidad, la 
niña vive inmersa en la lucha por la superviven-
cia, marcada por carencias materiales y por un 
estigma social que la persigue como una som-
bra. Insultada de forma reiterada, sin siquiera 
comprender plenamente las palabras que le son 
dirigidas, carga con un rótulo que evidencia 
la misoginia estructural de su comunidad:

“¡Hija de puta, hija de puta, hija de 
puta!”. Era lo que los otros niños del 
campamento le gritaban desde que 
tenía memoria, pero ella no sabía qué 
era una puta; parecía algo malo, como 
un caníbal, una bruja o algún tipo de 
genio (jinn), pero ningún adulto descri-
bía qué hacía que una puta fuera puta, 
y los niños no parecían saber mucho 
más que ella. Era la hija del pecado, 
decían, la bastarda de una mujer 
perdida. (Mohamed, 2016, p. 67).

Posteriormente, el azar condujo a Deqo a un 
barrio marginado, donde su ingenuidad entra 
en nítido contraste con la dureza de la realidad 
social. En el prostíbulo que la acoge precaria-
mente, conoce a Nasra, cuya trayectoria de 
abandono y privación es un espejo de la suya, 
evidenciando que la inserción precoz en la 
prostitución no deriva de una elección indivi-
dual, sino que constituye el resultado directo 
de estructuras sociales marcadas por la exclu-
sión y por la carencia de oportunidades. En 
este punto, se observa que el breve intercambio 
siembra en Deqo la comprensión embrionaria 
de que la solidaridad entre mujeres es un meca-
nismo vital de supervivencia ante contextos 
marcados por la opresión y la vulnerabilidad.

Además, al ser criada en un ambiente hostil, 
Deqo desarrolla estrategias de supervivencia 
que desafían su condición de vulnerabilidad. 
Por ejemplo, consciente de las amenazas que 
la rodean, reconoce los riesgos de dormir en 
lugares expuestos o de interactuar con hom-

bres desconocidos (Mohamed, 2014, p. 82). 
Mientras que Filsan busca legitimación den-
tro de las estructuras masculinas de poder, 
Deqo afirma su autonomía por medio de la 
resistencia directa; cuando un hombre intenta 
agarrarla, ella se zafa y lo insulta, identificando 
su intención depredadora (Mohamed, 2014, 
p. 53). Posteriormente, al ser blanco de un 
intento de violación, la niña reacciona vio-
lentamente, clavando una hojilla en el ojo del 
agresor antes de huir (Mohamed, 2014, p. 
116). Tal episodio, en particular, ilustra no 
solo su agudeza al leer las dinámicas de vio-
lencia de género, sino también su capacidad 
para responder activamente a tales amenazas. 
Así, a lo largo de la narrativa, la trayectoria 
de la niña está marcada por actos que reafir-
man su autodeterminación y su agencia como 
herramienta de autopreservación y supervi-
vencia, pues, a pesar de ser una niña, Deqo se 
niega a ocupar la posición de víctima pasiva.

Después de vivenciar sucesivas adversidades, 
Deqo, nuevamente en condición de aisla-
miento, llega a una ciudad devastada por los 
bombardeos se dirige a una residencia flan-
queada por un huerto en busca de refugio. En 
ese local, reencuentra a Kawsar, gravemente 
herida como resultado de una explosión. A ese 
respecto, vale resaltar que el propio título de 
la obra, El huerto de las almas perdidas, opera 
en múltiples niveles simbólicos, articulando 
dimensiones personales, colectivas e históricas 
de la narrativa. Así, comprendemos que el tér-
mino “huerto” sugiere un espacio de cultivo 
y cuidado, originalmente asociado a la vida 
familiar y a la memoria afectiva de Kawsar, 
pero que, a lo largo de la narrativa, pasa a 
reflexionar sobre la necesidad de reconstruc-
ción frente a la pérdida y la devastación emo-
cional. Al mismo tiempo, la expresión “de las 
almas perdidas” nos remite a la destrucción 
de la comunidad somalí como consecuencia 
de la guerra y del autoritarismo, implicando 
que las experiencias individuales de dolor 
son inseparables del contexto sociopolítico. 
Al mismo tiempo, simbólicamente, al cul-
tivar el huerto, Kawsar intenta restablecer el 
orden y la vida en un mundo marcado por la 
pérdida, simbolizando la capacidad de agencia 
delante de condiciones estructurales adversas. 

A lo largo de la narrativa, el vínculo entre las 
dos mujeres se fortalece por medio de gestos 
de cuidado, empatía y solidaridad, de modo 
que Deqo, motivada por el acogimiento reci-
bido, manifiesta su deseo de proteger a Kaw-
sar, proponiendo llevarla a un local seguro. 

Fuente:garoweonline.com



57

Paralelamente, la narrativa de Filsan alcanza 
un momento de ruptura cuando, durante una 
operación bajo el comando del Capitán Yasin, 
un ataque insurgente provoca la muerte del 
capitán y la coloca en estado crítico. Así, Des-
pués de ser conducida al hospital militar, Fil-
san se ve confrontada con los engranajes de la 
injusticia estructural, experiencia que precipita 
su decisión de desertar y, consecuentemente, la 
transforma en objeto de la persecución de las 
fuerzas armadas. Es en ese contexto que Deqo 
interviene, ofreciendo abrigo y protección, lo 
que configura un punto nodal en la articula-
ción narrativa que reúne las tres protagonistas. 

A partir de ese instante, se opera una inver-
sión simbólica de las jerarquías de poder: la 
joven, anteriormente sometida a la violencia 
de Filsan, asume la función de su protectora. 
Así, el reencuentro entre ambas está marcado 
por tensiones y por un proceso de recono-
cimiento recíproco, teniendo en cuenta que 
Kawsar también había sido blanco de las 
acciones de la militar. Sin embargo, es impor-
tante destacar que la decisión de perdonarla 
simboliza una ruptura con la perpetuación 
patriarcal de la violencia, al tiempo que señala 
la emergencia de formas alternativas de agencia 
femenina, fundadas en la solidaridad y en la 
reconfiguración de los vínculos, incluso en 
escenarios de extrema adversidad. Las trayec-
torias entrelazadas de estas mujeres revelan, 
así, modalidades plurales de resistencia y 
procesos de construcción identitaria que dia-
logan con experiencias históricas y sociales 
de mujeres somalíes, africanas y negras.

Consideraciones finales

En los momentos finales de la novela, Deqo 
asume la función de conducir a Kawsar y a Fil-
san por las calles devastadas de Hargeisa hasta 
el campo de refugiados de Saba’ad. Aunque 
sus acciones puedan, a primera vista, parecer 
circunstanciales, adquieren un significado 
simbólico, pues representan la concreción de 
la agencia femenina en medio del caos ins-
taurado por el colapso del régimen. La trama 
sugiere que la posibilidad de transformación 
de la realidad, aunque de forma limitada, 
está intrínsecamente ligada a Deqo, quien se 
torna responsable de intervenir activamente 
para garantizar no solo su propia superviven-
cia, sino también la de los demás personajes 
femeninos. De esa forma, su trayectoria se 
establece como un contrapunto a la violen-
cia y a la opresión que permean el contexto 
sociopolítico de la narrativa, pues, incluso pri-

vada de recursos materiales o de un espacio 
de pertenencia, Deqo resiste la marginación 
impuesta tanto por la sociedad patriarcal como 
por el conflicto armado. Al final, es a través 
de su movilidad y de sus acciones concretas 
que se insinúa una posibilidad, por frágil 
que sea, de reconstrucción y resignificación 
de la existencia en medio de la devastación.

De tal modo, comprendemos que, en la novela 
de Nadifa Mohamed, la violencia perpetrada 
por hombres en una sociedad militarizada se 
configura como una fuerza dominante que 
subyuga a las tres protagonistas: Deqo, Kawsar 
y Filsan. No obstante, de modo general, la 
novela se constituye como un archivo litera-
rio-imaginario de voces femeninas que posi-
bilita al lector constituir un imaginario acerca 
de las angustias y de las diversas formas de 
violencia que permean las vidas de las muje-
res de papel, pero también de sus formas de 
resistencia y de agencia. En estos términos, la 
narrativa actúa, por tanto, como un archivo 
polifónico de mujeres, reflejando la plurali-
dad de experiencias femeninas en distintos 
períodos históricos, espacios y estratos sociales.

Así, los tres personajes representan figuras 
femeninas que, cada una a su modo, con-
frontan y buscan subvertir las estructuras 
de dominación en las que están insertas. 
A partir de sus distintos posicionamientos 
sociales y culturales, ellas cuestionan y desa-
fían el status quo, aunque tal insurgencia les 
imponga cicatrices, sean estas físicas o psí-
quicas. Aun así, tales experiencias de resis-
tencia no permanecen circunscritas al ámbito 
individual, pues se convierten en eslabones 
de una red de solidaridad femenina que, al 
instaurar prácticas de sororidad, cuestiona y 
desestabiliza el orden patriarcal, ofreciendo 
nuevos modos de pensar la interdependen-
cia entre mujeres en contextos de opresión.

En ese sentido, la escritura de Nadifa Moha-
med se configura como un proyecto literario 
y político de revisión epistemológica, desesta-
bilizando narrativas eurocéntricas que histó-
ricamente monopolizan la representación del 
Cuerno de África, y en especial de Somalia y 
de sus mujeres. Más allá de los contornos de 
las dimensiones estrictamente ficcionales, la 
escritura de Mohamed se inserta en el campo 
de las “formas africanas de auto inscripción” 
(Mbembe, 2001). En esos territorios discursi-
vos, los sujetos históricamente relegados al mar-
gen reinscriben sus experiencias, reivindicando 
la autonomía de su voz, memoria y testimonio.

Referencias

ARCHER, Margaret. Being Human: The Pro-
blem of Agency and the Promise of Autonomy. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2000.

ADEDEJI,  Adebayo.  Estratégias  compa-
radas  da  descolonización  econômica.  In:  
MAZRUI, Ali  A.;  WONDJI,  Christophe  
(ed.). História  Geral  da  África. Volume  VIII:  
África  desde 1935.  Brasília: Organización  
das  Naciones  Unidas  para  a  Educación,  
a  Ciência  e  a  Cultura, 2010, p. 471-516.

BAMISILE, Sunday Adetunji. Questões de 
género e da escrita feminina na literatura africana 
contemporânea e da diáspora africana. 519p. Tese 
(Doutorado em Estudos Literários). Lisboa, 
Universidade de Lisboa, 2012. Disponível em:  
http://hdl .handle .net/10451/8699. 
Aces so  em:  11  ago.  2025.

BRADFORD, C. et al. New World 
Orders in Contemporary Children’s Lite-
rature: Utopian Transformations. New 
York: Palgrave MacMillan, 2008.

BUSHRA, Judy; GARDNER, Judith El. Soma-
lia – the Untold Story: the war through the eyes 
of somali women. London: Pluto Press, 2004.

CARDOSO,  Nilton  César  Fernan-
des. Conflito  armado  na  Somália:  aná-
lise  das  causas  da desintegración  do  país  
após  1991.  Monografia  de  Conclusão  
de  Curso  em  Bacharelado  em Relacio-
nes Internacionais. Porto Alegre: Universi-
dade Federal do Rio Grande do Sul, 2012.

CHENNTOUF,  Tayeb.  O  chifre  da  África  
e  a  África  setentrional. In:  MAZRUI,  
Ali  A.; WONDJI,  Christophe  (ed.). 
História  Geral  da  África.  Volume  VIII:  
África  desde  1935. Brasília: Organiza-
ción das Naciones Unidas para a Educa-
ción, a Ciência e a Cultura, 2010, p. 33-66.

CLIFFORD, J. Routes: travel and translation in 
the Late Twentieth Century. Cambridge, Mas-
sachusetts: Harvard University Press, 1997.

DUNLOP, R. Memoirs of a Sirdar’s Daugh-
ter in Canada: hybridity and writing home. 
In: AGNEW, V (ed.). Diaspora, memory and 
identity: a search for home. Toronto: Uni-
versity of Toronto Press, 2013. p. 115-150

FARAH, N. Yesterday, Tomorrow: 



58

Voices from the Somali Diaspora. 
New York: Cassell Academic, 2000.

GAGIANO, A. 2015 Contemporary Female 
African Authors Imagining the Postcolonial 
Nation: Two Examples. In: Nicholson, Roger 
Marquis, Claudia and Szamosi, Gertrud (eds), 
Contested Identities: Literary Negotiations 
in Time and Place. Newcastle upon Tyne: 
Cambridge Scholars Publishing, p. 177-196.

HARRIS, Leila. O hífen como contraponto: 
o hibridismo de identidades diaspóricas. 
In: HENRIQUES, A.L.S.H. (org.). Femi-
nismos, identidades, comparativismos: ver-
tentes nas literaturas de língua inglesa. Rio 
de Janeiro: Letra Capital, 2009. p. 61-72

HOOKS, Bell. Mulheres negras: moldando a 
teoria feminista. Revista Brasileira de Ciência 
Política, Brasília, n. 16, p. 193-210, 2015. Dis-
ponível em: https://doi.org/10.1590/0103-
335220151608. Acesso em: 8 jun. 2025.

HUTCHEON, L. A Poetics of postmodernism. 
New York and London: Routledge, 1992.

INGRIIS, Mohamed; HOEHNE, Markus. 
The impact of civil war and state collapse 
on the roles of Somali women: a bles-
sing in disguise. Journal of Eastern Afri-
can Studies, v. 7, n. 2, 2013, p. 314-333.

LAVERDE, S. D. S. Resistência feminina e 
feminismo africano em ‘Without a Name’, de 
Yvonne Vera. Campinas: Pontes Editores, 2017.

MARTINS, Catarina. Mulheres, raça 
e etnicidades: introdución aos femi-
nismos decoloniais. Coimbra: Editora 
da Universidade de Coimbra, 2025.

MARTINS, Catarina Isabel Caldeira. ‘La 
Noire de…’ tem nome e tem voz. A narrativa 
de mulheres africanas anglófonas e francó-
fonas para lá da Mãe África, dos nacionalis-
mos anticoloniais e de outras ocupaciones”. 
E-cadernos CES [Online], 12, 2011. Dis-
ponível em: https://journals.openedition.
org/eces/711 . Acesso em: 27 jul. 2025.

MATZKE, Christine. Writing a Life into 
History, Writing Black Mamba Boy: Nadifa 
Mohamed in Conversation. Northeast Afri-
can Studies, v. 13, n. 2, p. 207-224, 2013. 
Disponível em: https://dx.doi.org/10.1353/
nas.2013.0020. Acesso em: 08 jun. 2025.

MBEMBE, A. As formas africanas de auto
-inscrición. Estudos Afro-Asiáticos, ano 23, 
n. 1, p. 171-209, 2001. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0101- 
546X2001000100007&script=sci_abs-
tract&tlng=pt. Acesso em: 09 jul. 2025.

MEDIE, Peace A. Introduction: Women, 
Gender, and Change. Africa.  African 
Affairs, v. 121, n. 485, p. 67-73, 2019.

MOHAMED, H.A. Refugee Exodus from 
Somalia: Revisiting the Causes. Refugee: Cana-
da’s Journal on Refugees 14(1), 1994, p. 6-10.

MOHAMED, Nadifa. Quando eu me 
tornei negra. YouTube. Publicado em 
24 fev. 2017a. Disponível em: https://
www.youtube.com/watch?v=17f2wbDr-
vSs&t=1034s. Acesso em: 14 jan. 2025

MOHAMED, Nadifa. Great Writers Inspire at 
Home: Nadifa Mohamed on travelling, home 
and belonging in Black Mamba Boy. YouTube. 
Publicado em 20 set. 2017b. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=4yIw-
deJJRcw&t=13s. Acesso em: 22 jul. 2025.

MOHAMED, Nadifa. El huerto de 
las almas perdidas . Tradución Otací-
lio Nunes. São Paulo: Tordesilhas, 2016.

MOHANTY, Chandra Talpade. Sob 
olhos ocidentais: estudos feministas e dis-
cursos coloniais [Under Western Eyes]. 
Trad. Ana Bernstein. In: Sob olhos ociden-
tais. Rio de Janeiro: Zazie, 2020, p. 7-61.

NNAEMEKA, Obioma. Nego Feminism: 
Theorizing, Practicing and Pruning Afri-
ca’s Way. Signs, v. 29, 2004, p. 357-385.

OLIVEIRA, Valeria Silva de. A Somália 
da Imaginación de Nadifa Mohamed: uma 
poética da diversidade. In: HENRIQUES, 
A.L.S.; MONTEIRO, M.C. (Org.). Escritos 
discentes em literaturas de língua inglesa. Rio 
de Janeiro: Letra Capital, 2018. p. 228-236

OSSOME, Lyn. African Femi-
nism. In: RABAKA, R. (org.). Rout-
ledge Handbook of Pan-Africanism. 
Londres: Routledge, 2020. p. 159-170.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceituando 
o gênero: os fundamentos eurocêntricos 
dos conceitos feministas e o desafio das 
epistemologias africanas. In.: HOLLANDA, 

Heloísa Buarque de (Org.). Pensamentos femi-
nistas hoje: perspectivas decoloniais. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 84-95.

ROLLMANN, Rhea. Nadifa Mohamed: Wri-
ting the Lives of Somalia’s Women. PopMa-
tters, 24 jun. 2015. Disponível em: https://
www.popmatters.com/194787-nadifa-moha-
med-2495514628.html . Acesso em: 06 jul. 2025

SAES, Stela. Trajetória contemporânea em 
territórios africanos: as experiências romanes-
cas de Paulina Chiziane em Moçambique e 
Sefi Atta na Nigéria. Caderno Seminal, Rio de 
Janeiro, n. 39, 2021. Disponível em: https://
www.e-publicacoes.uerj.br/cadernoseminal/
article/view/58529. Acesso em: 29 jul. 2025.

SPIVAK, Gayatri C. Pode o subalterno falar?. 
Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014.

STREZELESKI, Renato Lopes. A Soma-
lilândia e o desenvolvimento autônomo do 
Estado: um  estudo  de  caso.  Monografia  
de  Conclusão  de  Curso  em  Bachare-
lado  em  Relaciones Internacionais. Brasí-
lia: Centro Universitário de Brasília, 2015.

TAYLOR, Magnus. An Interview with 
Nadifa Mohamed: “I don’t feel bound by 
Somalia… but the stories that have rea-
lly motivated me are from there.” African 
Arguments, 7 nov. 2013. Disponível em: 
https://africanarguments.org/2013/11/
an-interview-with-nadifa-mohamed-i-dont-
feel-bound-by-somaliabut-the-stories-that-
have-really-motivated-me-are-from-there-
by-magnus-taylor/. Acesso em: 10 jul. 2025.

TEMBO, Nick Mdika. “‘Made of Sterner 
Stuff’: Female Agency and Resilience in Nadifa 
Mohamed’s The Orchard of Lost Souls.” Journal 
of Literary Studies, v. 35, no. 3, 2019, p. 1–18. 
Disponível em: https://doi.org/10.1080/0256
4718.2019.1657278. Acesso em: 27 jul. 2025.

TRINDADE,  Catarina Casimiro; 
FIDALGO, Maisa Cardozo. Feminismos. 
In: GALLO, Fernanda (org.). Breve dicio-
nário das literaturas africanas. Campinas, 
SP: Editora da Unicamp, 2022. p. 93-101.

WOODWARD, K. Identidade e dife-
rença: uma introdución teórico e concei-
tual. In: SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). 
Identidade e diferença: uma perspectiva 
dos estudos culturais.15. ed. Petrópo-
lis: Editora Vozes. [1997] 2014. p.7-72.


