
59

Entreletras N°19. Enero-Junio de 2026. pp 59-68

O POMAR DAS ALMAS PERDIDAS ,  DE NADIFA MOHAMED: 

ROMANCE AFRICANO DE AUTORIA FEMININA, PERSPECTIVAS DE 

GÊNERO E PODER NA SOMÁLIA PÓS-INDEPENDÊNCIA 

ADRIANA CRISTINA AGUIAR RODRIGUES

PPGL-UFAM/PPGLA-UEA

adrianaaguiar@ufam.edu.br

Orcid/0000-0002-2192-9981

EMILY LIMA MATOS

UFAM

FECHA DE RECEPCIÓN: 20-11-2025

FECHA DE APROBACIÓN: 12-12-2025

Resumen

Propomo-nos, neste artigo, a uma análise do 
romance africano contemporâneo de autoria 
feminina, intitulado O pomar das almas 
perdidas, da autora somali-britânica Nadifa 
Mohamed. A partir de uma interpretação crítica 
dos discursos das personagens femininas, 
buscamos compreender as especificidades 
das experiências das mulheres em meio a 
conflitos que se instauram na Somália a partir 
dos anos 1960, conforme representados 
na obra de Mohamed. Destacam-se, nesse 
processo, os impactos dos conflitos armados 
no contexto pós-independência sobre os 
papéis de gênero e as formas de agência 
feminina. As análises indicam que a narrativa 
se configura como um arquivo literário-
imaginário de vozes de mulheres, a partir 
das quais se vislumbram as angústias, as 
múltiplas formas de violência, mas também 
de resistência e de agência que atravessam 
as experiências das personagens. Trata-se, 
em nosso modo de entender, de um romance 
que opera como arquivo polifônico, capaz 
de reunir perspectivas diversas de mulheres 
que, em distintas faixas etárias, distintos 
espaços socioeconômicos e situações de 
opressão, confrontam e procuram subverter 
as estruturas de poder em que se encontram 
imersas.

Palavras-chave: romance africano 
contemporâneo; autoria feminina; gênero; 

Introdução 

A literatura contemporânea em África 
tem testemunhado uma expansão sig-
nificativa, especialmente no domínio 

de narrativas ficcionais criadas por autoras 
(quer vivendo em países do continente, quer 
em situação de diáspora), as quais, com um 
olhar crítico, voltam-se para as dinâmicas 
sociais e culturais de suas diversas regiões de ori-

gem (Gagiano, 2015, p. 187). Não raramente 
ancoradas nas perspectivas dos feminismos 
africanos, tais obras desempenham um papel 
crucial na construção de discursos históricos e 
sociais, promovendo reflexões que atravessam 



60

as complexas relações políticas que permeiam 
essas nações. Não obstante, historicamente, é 
certo que a predominância masculina no dis-
curso anticolonial resultou na marginalização 
das vozes femininas no campo literário, oca-
sionando o apagamento das experiências das 
mulheres na resistência e contestação ao colo-
nialismo, bem como nos contextos políticos 
(não raramente instáveis) que se instauraram 
no período pós-independência. 

Como observa Woodward (2014), as iden-
tidades nacionais africanas têm sido formu-
ladas predominantemente a partir de uma 
ótica masculina, o que frequentemente 
contribui para a invisibilidade das vivências 
femininas, especialmente em contextos de 
guerra e instabilidade sociopolítica. Logo, 
esse silenciamento histórico tem dificultado 
a construção de interpretações que abordem 
as transformações sociais e históricas sob uma 
perspectiva genuinamente feminina. Na con-
tramão desse paradigma, Laverde (2017, p. 82) 
sublinha o esforço das escritoras de origem 
africana em revisar e representar as realidades 
de suas sociedades, adotando uma abordagem 
que entrelaça etnia, classe e gênero, e desta-
cando a urgência de reconhecer a hibridez 
das identidades diaspóricas de algumas dessas 
autoras, cuja produção literária contribui para 
a tradução transcultural de suas narrativas.

Sob a égide dos Estudos Culturais, Leila Harris 

(2009), ao dialogar com as perspectivas de 
Edward Said e Stuart Hall, argumenta que 
autoras que migraram ainda na infância ou 
adolescência enfrentam uma permanente 
tensão identitária, marcada pela hibridez 
cultural. Nesses casos, tanto as escritoras 
quanto suas personagens refletem comple-
xas interseccionalidades, construindo sub-
jetividades que resultam das experiências 
de deslocamento geográfico e das rupturas 
socioculturais que condicionam suas existên-
cias. Assim, de acordo com Harris, embora 
essa condição de deslocamento diaspórico 
frequentemente se traduza em experiências 
de “marginalização, exclusão, e angústia pelo 
não pertencimento” (Harris, 2009, p. 61-62), 
por outro viés, também há um campo de pos-
sibilidades para os processos de agência, recon-
figuração da autonomia e síntese identitária. 

Dito de outro modo, ao longo da história, a 
produção literária africana e afro-diaspórica 
tem sido assinalada pela atuação das mulheres, 
cujas contribuições (para além do campo da 
ficção) se configuram como elemento estrutu-
rante na construção de narrativas e discussões 
epistemológicas em África e, de modo mais 
específico, na Somália (Medie, 2019; Nnae-
meka, 2004; Ossomee, 2020; Mohanty, 2020; 
Bushra; Gardner, 2004; Oyěwùmí, 2020; 
Ingriis; Hoehne, 2013). No entanto, suas 
produções, sobretudo no gênero romance, 
foram frequentemente subestimadas, especial-

mente quando comparadas à escrita de autoria 
masculina (Martins, 2011; Bamisile; 2012). 
Apesar dessa marginalização histórica, de 
acordo com a pesquisadora Stela Saes (2021), 
as últimas décadas testemunharam um cresci-
mento expressivo na publicação de narrativas 
ficcionais escritas por autoras africanas, o que 
reflete uma transformação no campo literário 
e na recepção crítica dessas obras. Segundo 
Trindade e Fidalgo (2023), esse aumento da 
visibilidade das escritoras africanas está relacio-
nado a um movimento de inflexão na terceira 
onda dos feminismos ocidentais, que passou 
a direcionar maior atenção às produções lite-
rárias do continente africano. Tal mudança, 
no entanto, não deve ser compreendida como 
uma introdução tardia das mulheres africanas 
no debate feminista, mas sim como um recon-
hecimento tardio, por parte do Ocidente, de 
discursos que sempre estiveram presentes na 
África e que, historicamente, construíram suas 
próprias narrativas e epistemologias (Medie, 
2019; Nnaemeka, 2004; Ossomee, 2020; 
Mohanty, 2020; Bushra; Gardner, 2004; 
Oyěwùmí, 2020; Ingriis; Hoehne, 2013). 

No panorama da literatura africana e afro-dias-
pórica contemporânea, as obras de Nadifa 
Mohamed, autora que aqui nos interessa de 
modo particular, destacam-se por oferecer, 
sincronicamente, representações críticas da 
realidade somali, mesmo inserida em um con-
texto diaspórico. Nascida em 1981, na cidade 
de Hargeisa, atual capital da Somalilândia – 
região autônoma no noroeste da Somália –, 
a escritora mudou-se com sua família para 
Londres em 1986. No Reino Unido, teve 
acesso a uma educação formal estruturada pelo 
sistema britânico, culminando em sua for-
mação acadêmica em História e Política pela 
Universidade de Oxford. Inicialmente incli-
nada a seguir carreira diplomática, a escritora 
e intelectual posteriormente redefiniu sua tra-
jetória profissional, dedicando-se à literatura. 

Em suas obras, a romancista insere-se em um 
campo discursivo caracterizado pela inter-
secção entre memória e oralidade, além de 
articular um discurso crítico sobre as ques-
tões de identidade, deslocamento e perten-
cimento no contexto pós-colonial africano 
– o que desafia as fronteiras epistemológicas 
entre historiografia e ficção, sobretudo no que 
tange às estruturas de poder que subjugaram 
as mulheres somalis em contextos de repressão 
política. Sendo assim, fundamentada em um 
corpus de memórias individuais e coletivas, 
a produção literária de Nadifa Mohamed, de 

Nadifa Mohamed. Fonte:wiriko.org



61

acordo com entrevistas concedidas pela própria 
autora (Mohamed, 2017a; 2017b; Matzke, 
2013), busca estabelecer um diálogo entre as 
experiências de seus pais na Somália e os tes-
temunhos de diversas mulheres inseridas nesse 
contexto. Esse patrimônio memorialístico e 
identitário constitui a base estruturante de 
suas principais obras, a saber: Menino Mamba-
Negra e O Pomar das Almas Perdidas, o qual 
tomamos como objeto de análise neste artigo.

Como afirma Dunlop (2013, p. 115), a pro-
dução de escritores diaspóricos não pode ser 
dissociada das suas experiências migratórias, 
uma vez que a discussão sobre raça, cultura 
e identidade se entrelaça indissociavelmente 
com as variáveis de classe social, gênero e 
outros fatores socioeconômicos. O Pomar das 
Almas Perdidas reflete essa complexidade ao 
evidenciar não apenas a instabilidade do per-
tencimento, mas também as tensões resultan-
tes da vivência em espaços culturais múltiplos e 
contraditórios, evidenciando a experiência do 
entre-lugar como elemento constitutivo de sua 
identidade literária. Logo, ao recorrer à ficção, 
Mohamed transporta para o campo literário 
os debates que moldaram a história somali, 

abordando temas como deslocamento forçado, 
colonialismo e suas persistentes ruínas, violên-
cias estruturais e, principalmente, a resistên-
cia feminina diante de regimes totalitários.

Ancorada em pesquisas historiográficas e mol-
dada tanto por experiências familiares quanto 
por eventos históricos, a obra de Nadifa 
Mohamed que aqui vamos analisar, publi-
cada originalmente em inglês com o título 
The Orchard of Lost Souls, conquistou signifi-
cativa aclamação crítica, sendo laureada com 
o Somerset Maugham Award (2014) e incluída 
na pré-seleção do Dylan Thomas Prize (2014). 
A narrativa se ambienta em Hargeisa, Somália, 
no ano de 1987, sob o regime autocrático de 
Siad Barre, evidenciando um contexto pós-in-
dependência marcado pela continuação de 
estruturas de dominação. Como observa Hans 
Rollmann (2015), a autora utilizou entrevistas 
e análises documentais para conferir autenti-
cidade à reconstrução ficcional desse período. 

Publicado no Brasil com o título O Pomar 
das Almas Perdidas (2016), o romance expli-
cita a disseminação da violência estatal e a 
persistência de dinâmicas coloniais e patriar-

cais que moldam a sociedade somali. Nesse 
sentido, a narrativa é construída a partir das 
vivências de três mulheres (Kawsar, Deqo e 
Filsan), de diferentes gerações, classes sociais e 
origens, com trajetórias inevitavelmente mar-
cadas pelo contexto opressivo que as cerca. 
Assim, em contraposição às representações 
estereotipadas frequentemente associadas à 
Somália na mídia ocidental, Mohamed, a 
partir de protagonistas femininas, propõe 
uma abordagem alternativa, incitando uma 
reflexão sobre a complexidade histórica e cul-
tural do seu país de origem (Oliveira, 2018).

A estrutura narrativa, ao longo de aproxima-
damente trezentas páginas, articula-se por 
meio das histórias interdependentes e, por 
vezes, autônomas das três protagonistas. Deqo, 
uma menina de nove anos, nasce e cresce em 
Saba’ad, um assentamento dentro de um 
campo de refugiados, de onde foge após uma 
série de adversidades. Kawsar, uma viúva sexa-
genária, carrega as marcas indeléveis da perda 
brutal de sua única filha sob o regime de Siad 
Barre, figurado na obra pelo personagem Ood-
weyne. Por fim, Filsan, uma oficial das Forças 
Armadas somalis, tem suas crenças ideológicas 
gradualmente desafiadas ao longo da narrativa, 
à medida que confronta (e é confrontada pelas) 
complexidades políticas e morais do contexto 
instável e autoritário em que está inserida.

Fundamentando-nos nos estudos de Nick 
Tembo (2019), observamos que o romance 
se desdobra em duas dimensões narrativas 
interligadas, a saber: uma dimensão pública, 
que analisa os impactos históricos da guerra 
civil e das revoluções subsequentes, e uma 
dimensão privada, que explora o trauma 
individual, o isolamento e a resistência das 
personagens. As protagonistas percorrem 
trajetórias de insubmissão, reivindicando 
direitos e desafiando a violência que, além de 
lhes infligir sofrimento, destrói suas comu-
nidades. Dessa forma, suas experiências pes-
soais são ressignificadas em uma complexa 
rede de relações que simultaneamente con-
formam e subvertem suas subjetividades.

Em termos de organização estrutural, o 
romance divide-se em três partes. Em sín-
tese, a primeira seção apresenta o encontro 
fortuito das protagonistas, desencadeando 
eventos que redefinirão de maneira irrever-
sível seus percursos na narrativa. A segunda 
parte, por sua vez, aprofunda a individuali-
dade de cada personagem, segmentando-se 
em capítulos nomeados conforme suas res-

Ex-ditador somali, Siad Barré. Fonte: imsvintagephotos.com



62

pectivas perspectivas: Deqo, Kawsar e Filsan. 
Por fim, na terceira parte da narrativa, dá-se 
um reencontro inesperado, ocasião em que 
as três personagens femininas se apresentam 
profundamente modificadas pelos aconteci-
mentos políticos e sociais, seja em termos psi-
cológicos, marcados por traumas e processos 
de reelaborações subjetivas, seja em termos 
físicos – particularmente no caso de Kawsar, 
cuja corporeidade evidencia de modo mais 
imediato os efeitos da violência e da repressão. 
Dessa maneira, ao longo das três seções, a obra 
evidencia a interação entre as esferas indivi-
dual e coletiva, revelando como os destinos das 
protagonistas estão diretamente relacionados 
aos desdobramentos históricos da Somália. 

Ademais, a narrativa, conduzida por um narra-
dor onisciente, oferece uma visão panorâmica 
do contexto político e socioeconômico somali, 
explorando o impacto do regime ditatorial 
tanto na vida das protagonistas quanto na de 
outras personagens femininas inseridas nesse 
cenário de repressão. A decisão de Mohamed 
de centrar sua narrativa em três mulheres per-
tencentes a diferentes estratos sociais e políticos 
permite uma análise aprofundada das relações 
de gênero e das dinâmicas de poder. Essas 
configurações identitárias, longe de serem 
estáticas, materializam-se como processos 
dinâmicos, em consonância com a perspectiva 
de James Clifford, segundo a qual as identida-
des se constroem por meio de “deslocamentos, 
encontros e traduções” (Clifford, 1997, p. 11).

Outrossim, a estratégia narrativa adotada por 
Mohamed, ao privilegiar um ponto de vista 
centrado em corpos femininos, assume espe-
cial relevância no contexto da marginalização 
histórica das mulheres somalis. Nesse sentido, 
como argumenta Judith Gardner no prefácio 
de Somalia – The Untold Story: The War Through 
the Eyes of Somali Women (Bushra; Gardner, 
2004), o silenciamento sistemático imposto a 
essas mulheres e sua tendência a compartilhar 
experiências apenas entre pares tornam ainda 
mais relevantes as representações literárias que 
lhes conferem voz. Nesta conjuntura, nota-se 
que uma compreensão mais aprofundada da 
obra de Mohamed requer uma análise do con-
texto histórico e político no qual suas perso-
nagens estão inseridas, como faremos a seguir.

Somália pós-independência: ecos de tira-
nia e de conflitos armados na narrativa de 

Nadifa Mohamed

O pomar das almas perdidas inaugura sua trama 

com a introdução das protagonistas e das con-
junturas que impulsionaram o entrelaçamento 
de seus percursos, situando tais ocorrências no 
bojo das dinâmicas políticas e socioeconômicas 
de uma Somália recém-emancipada, mas já 
infligida, em menos de dez anos, pelo jugo 
de um regime ditatorial. Além disso, a obra 
insere a Somália no contexto geopolítico da 
Guerra Fria, atentando-se às reconfigurações 
estratégicas das potências hegemônicas e às 
instabilidades decorrentes da desintegração 
da União Soviética. Paralelamente, ao articu-
lar as trajetórias individuais das personagens 
com a história do país, Mohamed constrói 
um arco temporal que se inicia com a inde-
pendência somali, em 1960, e se estende até a 
década de 1980, quando os primeiros indícios 
da guerra civil começam a se manifestar. Por 
conseguinte, sob um viés predominantemente 
feminino, a narrativa recompõe vestígios de 
memória e história, ancorando-os em uma 
espacialidade e temporalidade bem definidas. 

A história da Somália, país localizado na região 
conhecida como Chifre da África, é profun-
damente caracterizada por processos de colo-
nização e fragmentação territorial, os quais 
moldaram sua complexa configuração polí-
tica e social contemporânea. Segundo Hassan 
Mohamed (1994), durante o período colonial, 
o território somali foi dividido em cinco regiões 
distintas: a Somalilândia Britânica, situada ao 
norte; o Distrito da Fronteira Norte, posterior-
mente incorporado ao Quênia sob domínio 
britânico; a Somalilândia Italiana, situada ao 
sul; a Somalilândia Francesa, que corresponde 
ao atual Djibuti; e a vasta região de Ogaden, 
cujas parcelas foram cedidas ao imperador 
Menelik da Etiópia por três potências euro-
peias em reconhecimento à sua aliança polí-
tica (Strezeleski, 2015). Dentre essas divisões, 
apenas a Somalilândia Britânica e a Somali-
lândia Italiana alcançaram a independência e 
unificaram-se em 1 de julho de 1960, origi-
nando a República Democrática da Somália. 

Dado o contexto, é importante ressaltar que essa 
fragmentação territorial é amplamente recon-
hecida como um dos fatores determinantes dos 
conflitos subsequentes, impactando tanto nas 
relações internacionais da Somália com seus 
países vizinhos quanto nas tensões políticas e 
étnicas internas (Mohamed, 1994) – haja vista 
que as disputas de soberania e instabilidades 
políticas contribuíram para o desencadea-
mento de conflitos prolongados, refletindo-se 
na difícil construção da unidade nacional.

Reverberando esse contexto histórico e político, 
a narrativa de O pomar das almas perdidas, por 
meio da personagem Kawsar, uma matriarca 
viúva, introduz, desde suas primeiras páginas, 
os elementos que caracterizam a dinâmica do 
contexto em que as protagonistas se inserem, 
como podemos notar no fragmento a seguir:

Os homens e as mulheres da Guddi, 
a guarda de bairro do regime, passa-
ram a noite gritando  em  megafo-
nes  ordens  sobre  que  roupa  usar  
e  onde  se  reunir. Todas  as mulheres 
se vestiram com o mesmo traje tra-
dicional [...].As mães da revolução 
foram chamadas de sua cozinha, de 
suas tarefas, para mostrar a dignatários 
estrangeiros como o regime é amado, 
quanto elas são gratas pelo leite e pela 
paz que ele lhes trouxe.  Ele precisa 
de mulheres que o façam parecer 
humano. (Mohamed, 2016. p. 11-13)

Além disso, a questão da independência 
somali também é introduzida por meio 
das reflexões da matriarca, cujas memórias 
evocam a intensa mobilização popular que 
acompanhou o término da colonização:

Quando  os  britânicos  partiram,  em  
junho  de  1960,  todos  tinham  saído  
de casa  em  suas  melhores  roupas  e  se  
reunido  no khayriy omunicipal,  entre  
o banco nacional e a prisão. Era como 
se estivessem bêbados, descontrolados; 
as moças engravidaram naquela noite, 
e, quando lhes perguntavam quem era 
o  pai  da  criança,  respondiam:  “Per-
gunte  à  bandeira”.  Naquela  noite, 
esmagada  pela  multidão  enquanto  
a  bandeira  somali  era  hasteada  pela 
primeira vez, Kawsar perdeu um com-
prido brinco de ouro que fazia parte 
do seu dote, mas Farah não se impor-
tou –disse que era um presente para a 
nova nação. (Mohamed, 2016, p. 18).

A partir desse fragmento, nota-se que a 
narrativa retrata o entusiasmo coletivo que 
se instaurou em junho de 1960, quando a 
Somalilândia Britânica obteve sua indepen-
dência, evento sucedido poucos dias depois 
pela emancipação da Somália Italiana. A 
decisão imediata de unificação desses territó-
rios resultou na formação de um novo Estado, 
ainda que o projeto mais amplo da chamada 
“Grande Somália” não tenha se concretizado 
plenamente. Esse ideal, no entanto, foi ressig-



63

nificado politicamente e encontrou expressão 
simbólica na bandeira nacional, cuja estrela 
branca de cinco pontas sobre o fundo azul 
celeste representa as diversas regiões historica-
mente habitadas pelos povos somali, incluindo 
o Distrito Norte do Quênia, as províncias 
etíopes de Haud e Ogaden, além das antigas 
colônias sob domínio britânico, italiano e 
francês (Chenntouf, 2010; Cardoso, 2012). 

Na obra de Mohamed, observa-se um per-
curso narrativo que transita da euforia inicial 
da independência à frustração imposta pelos 
desafios dos nacionalismos expansionistas. A 
partir das reflexões de Kawsar, a autora provoca 
no leitor reflexões críticas quanto ao impacto 
da simbologia nacional na intensificação das 
disputas territoriais com o Quênia e a Etiópia, 
alimentando reivindicações baseadas em con-
cepções históricas da identidade somali. Dessa 
maneira, a esperança de autodeterminação, 
que no início orientava o novo Estado, cede 
gradativamente espaço à desilusão, à medida 
que a instabilidade política e militar se apro-
funda, conforme observado no seguinte trecho:

Era a estrela que causava toda a aflição: 
aquela estrela de cinco pontas na ban-
deira, cada uma delas representante 
de uma parte da pátria somali, tinha 
levado o país à guerra com o Quênia 
e depois com a Etiópia, tinha alimen-
tado um desejo ruinoso de recuperar 
território que havia sido perdido fazia 
muito tempo. A última derrota mudou 
tudo. Depois de 1979, as armas que 
estavam voltadas para fora inverteram 
a posição e foram apontadas para os 
somalis, e a fúria de homens humilha-

dos explodiu de volta sobre o deserto 
do Haud. (Mohamed, 2016, p. 19).

Conforme argumenta Adedeji (2010), as 
expectativas otimistas de desenvolvimento 
econômico após a independência foram 
amplamente frustradas por crises sucessivas 
que abalaram o continente, impulsionando 
instabilidade política e levantes militares.  Em 
diversos países, como a Somália, tais processos 
culminaram na adoção de políticas de des-
colonização econômica de matriz socialista. 
Nesse contexto, a ascensão de Mohamed 
Siad Barre ao poder, em 1969, por meio de 
um golpe militar, marcou um período de 
profundas reconfigurações políticas e sociais.

Na narrativa de Mohamed, essa transição é 
retratada pelo olhar de Kawsar, que percebe 
a ascensão do ditador como um desdobra-
mento inesperado da instabilidade subse-
quente ao assassinato do último presidente 
democraticamente eleito. O golpe resultou 
na proclamação da República Democrática 
da Somália, na dissolução do Parlamento e 
na instauração de um regime centralizado 
sob a liderança do Conselho Revolucionário 
Supremo, comandado por Barre. No entanto, 
as relações internacionais da Somália sofreram 
reorientações estratégicas nos anos seguintes, 
em razão das dinâmicas da Guerra Fria e das 
disputas geopolíticas no Chifre da África. Ini-
cialmente aliado à União Soviética, o regime 
de Barre passou a reconfigurar suas parcerias 
diplomáticas e militares, movimento que teria 
implicações decisivas para a configuração polí-
tica e econômica da região a partir do final da 
década de 1970. Tais mudanças, que alteraram 
significativamente os equilíbrios de poder na 

Somália e no cenário regional, são amplamente 
abordadas na obra de Nadifa Mohamed. 

O desenrolar da Guerra Civil Somali encon-
tra raízes nesses antecedentes históricos e na 
instabilidade política subsequente. O conflito 
teve início em 9 de abril de 1978, quando um 
grupo de oficiais do clã Majeerteen tentou, 
sem êxito, um golpe de Estado contra o regime 
autocrático de Siad Barre. Como consequência 
desse fracasso, formou-se a Frente Democrática 
para a Salvação da Somália (SSDF), uma das 
primeiras organizações armadas de oposição, 
que empreendeu ataques ao governo central. 
Nos anos seguintes, outras facções insurgen-
tes emergiram, notadamente o Movimento 
Nacional Somali, fundado em 9 de abril de 
1981, seguido pelo Congresso Somali Unido e 
pelo Movimento Popular Somali, ambos esta-
belecidos em 1989 (Bushra; Gardner, 2004, p. 
230). Assim, em agosto de 1990, essas organi-
zações consolidaram uma aliança contra Barre, 
o que resultou na tomada da capital, Mogadís-
cio, pelo The United Somali Congress (USC), 
em 26 de janeiro de 1991, e na consequente 
destituição do ditador. No entanto, a queda 
do regime não significou a pacificação do 
país, pois a luta pelo controle político inten-
sificou-se entre as diversas facções, levando 
a uma prolongada guerra civil, caracterizada 
por massacres, deslocamentos em massa e 
uma crise humanitária de grandes proporções.

É nesse contexto de guerra e instabilidade 
que se insere a obra de Nadifa Mohamed, 
cuja narrativa centra-se nos eventos ocorri-
dos no norte da Somália, região marcada pelo 
confronto entre as forças governamentais e 
o clã Isaaq, o mais numeroso do território. 
Outrossim, a resistência desse grupo remonta à 
fundação, em 1981, do Movimento Nacional 
Somali (SNM) por exilados Isaaq residentes 
em Londres. No romance, essa organização 
recebe o nome fictício de “Frente de Liber-
tação Nacional” (Mohamed, 2016, p. 124) 
e sua insurgência tem como objetivo prin-
cipal a derrubada do regime de Siad Barre. 

No entanto, a narrativa de Mohamed não se 
restringe à exposição dos eventos bélicos, mas 
prioriza a experiência das mulheres e as reper-
cussões do conflito sobre suas vidas, sobretudo 
no que concerne às estratégias de sobrevivência 
adotadas pelas personagens femininas deste 
romance africano contemporâneo. Como 
observa Magnus Taylor (2013), a obra desloca 
a ênfase da guerra para a introspecção das per-
sonagens femininas, evitando uma abordagem 

Bandeira  da somala. Fonte:goodfon.com



64

tradicionalmente centrada no embate militar 
e privilegiando uma perspectiva que se des-
envolve a partir da subjetividade dos sujeitos.

Corpo, memória, agência e resistência: a 
representação das personagens femininas 

em O pomar das almas perdidas

Míranos, somos la misma mujer 
en edades diferente 

(Mohamed, 2016, p. 12)

Desde os primeiros momentos da narrativa 
de Mohamed, torna-se evidente que a expe-
riência feminina não pode ser dissociada das 
dinâmicas sociopolíticas que a circundam. Na 
primeira parte do romance, o encontro entre 
Deqo, Kawsar e Filsan, durante as celebrações 
da Independência, exemplifica essa interse-
cção, demonstrando a forma como mulheres 
de distintas gerações, abrangendo períodos 
que vão da infância à terceira idade, são sub-
metidas a uma estrutura de marginalização 
e silenciamento dentro de um ordenamento 
autoritário e patriarcal. Não obstante, se a obra 
evidencia os mecanismos de coerção estatal 
que operam pela imposição de uma identidade 
supostamente homogênea, ela também retrata 
as personagens não como vítimas passivas, 
mas como sujeitos dotados de agência crítica, 
capazes de analisar e contestar os dispositivos 
normativos que buscam restringir suas exis-
tências. A título de exemplo, esse processo 
pode ser observado na fala de Fadumo, amiga 
de Kawsar, que, ao se unir a outras mulhe-
res em direção à cerimônia, exprime uma 
consciência sobre o processo sistemático de 
apagamento das subjetividades individuais 
em prol de uma uniformização imposta pelo 
poder: “Míranos, somos la misma mujer en 
edades diferente” (Mohamed, 2016, p. 12). 

De modo geral, observa-se que essa percepção 
crítica acerca das relações de gênero, classe e 
poder não se restringe a Fadumo, mas per-
meia a subjetividade de diversas personagens 
femininas ao longo da narrativa. Vale ressal-
tar que essa lucidez se manifesta de maneira 
recorrente por meio da ironia, que se confi-
gura como um recurso estilístico fundamen-
tal na escrita de Mohamed – uma vez que, 
para além de um artifício retórico, a ironia 
tensiona as relações discursivas e reforça a 
complexidade da obra (Hutcheon, 1992), 
cuja estrutura polifônica e fragmentária 
amplia a representação das múltiplas facetas 
da experiência feminina em um contexto 

de repressão política e desigualdade social.

Como expusemos, a segunda parte da obra 
organiza-se em três capítulos, cada qual dedi-
cado a uma das protagonistas, o que favorece 
nossas análises acerca das suas trajetórias indi-
viduais. A saber, a estrutura narrativa anco-
ra-se no presente, contudo, as reminiscências 
recorrentes ampliam a compreensão de suas 
experiências pregressas e das contingências que 
moldam as subjetividades das personagens. Na 
primeira seção da segunda parte do romance, 
Deqo, uma criança de nove anos, é introduzida. 
Ela se encontra em situação de vulnerabilidade 
extrema após ser brutalmente espancada por 
Filsan e guardas civis, punição decorrente de 
sua recusa involuntária em participar de uma 
cerimônia cívica, da qual tentou evadir-se com 
a ajuda de Kawsar. Submetida a uma realidade 
de privação e errância nas ruas de Hargeisa, 
sua existência é marcada pela necessidade 
de sobrevivência em um ambiente hostil. 

Após um breve período de encarceramento, 
Deqo é acolhida em um prostíbulo, onde 
experimenta um sentimento incipiente de 
pertencimento. Desde sua introdução na 
narrativa, a menina é representada como um 
corpo feminino que resiste à normatização 
social, condição que a coloca em uma posição 
de marginalidade e invisibilidade. Sua orfan-
dade, a ausência de vínculos familiares con-
hecidos e o fato de não ter sido submetida 
à circuncisão reforçam sua condição liminar 
dentro da estrutura sociopolítica vigente.

A intensificação do descontentamento popu-
lar em relação à tirania do Estado manifes-
ta-se de forma crescente nesse segmento. 
Sob essa ótica, a prisão arbitrária de Deqo, 
juntamente com estudantes em protesto, 
ilustra o recrudescimento da repressão esta-
tal. Simultaneamente, a escalada da violên-
cia pelo regime repercute na ampliação da 
atuação dos grupos insurgentes, evidenciando 
um processo de radicalização do conflito.

A posteriori, o capítulo centrado em Kawsar 
inicia-se com sua hospitalização, consequência 
das severas agressões infligidas sob custódia 
de Filsan. Com múltiplas fraturas no quadril 
e na bacia, Kawsar é resgatada por amigas e 
passa a viver confinada em seu bangalô, limi-
tada à imobilidade física. Entre divagações e 
embates com sua cuidadora, acompanha as 
transformações sociopolíticas por meio das 
transmissões de rádio. A dicotomia entre os 
discursos oficiais e as narrativas insurgentes 

torna-se patente: enquanto a mídia esta-
tal projeta uma imagem de estabilidade, as 
emissoras rebeldes denunciam as atrocidades 
perpetradas pelo governo. A previsibilidade 
de seus dias é abruptamente interrom-
pida pelo recrudescimento dos combates e 
pelos bombardeios sobre Hargeisa, instau-
rando um clima de iminente desintegração.

O terceiro capítulo apresenta-nos a caracte-
rização de Filsan Adan Ali, cabo do exército 
somali, cuja trajetória é marcada pelo desejo 
de reconhecimento paterno, pela adesão 
irrestrita ao regime e pela repressão de seus 
próprios anseios. Ao longo da narrativa, o 
envolvimento da oficial militar com o Capi-
tão Yasin possibilita sua participação ativa 
nas operações militares contra os insurgen-
tes, ao mesmo tempo em que inaugura um 
vínculo afetivo incipiente. À medida que o 
cerco rebelde a Hargeisa se intensifica, a res-
posta militar traduz-se em medidas de bru-
talidade crescente, incluindo a destruição de 
povoados considerados focos de resistência, o 
recrutamento compulsório de civis e a inten-
sificação de interrogatórios violentos. O ápice 
narrativo ocorre quando Filsan, ao transitar 
por uma área até então considerada segura, é 
surpreendida e acuada por insurgentes arma-
dos, encerrando o capítulo de forma abrupta.

A terceira parte do romance corresponde ao 
desfecho da trama e ao reencontro das prota-
gonistas em meio à intensificação do conflito. 
O avanço definitivo das forças insurgentes 
precipita o colapso do regime e instaura um 
período de caos e guerra civil na Somália. 
Deqo, Kawsar e Filsan, marcadas por perdas 
irreparáveis e desilusões profundas, encon-
tram-se diante de uma conjuntura de absoluta 
incerteza. Entretanto, a narrativa sugere que, 
mesmo no contexto da desintegração social, 
a união entre elas possibilita a emergência de 
um horizonte de reconfiguração. O vínculo 
de solidariedade estabelecido entre as perso-
nagens opera como um elemento simbólico 
de resistência, um devir que ressoa com a 
própria busca por reconstrução na sociedade 
somali e um indício da agência das persona-
gens mediante o contexto político instável.

A noção de agência, categoria que aparece 
citada desde as primeiras páginas deste artigo, 
pode ser compreendida de diferentes modos 
no campo das ciências sociais. Na perspec-
tiva de Bradford et al., em New World Orders 
in Contemporary Children’s Literature, agên-
cia pode ser entendida como a capacidade 



65

do sujeito de “efetuar escolhas e assumir a 
responsabilidade por suas consequências” 
(2008, p. 31, tradução nossa). Ademais, a 
noção de agência implica a possibilidade de 
ação intencional, associada à autonomia e à 
reflexividade crítica, o que pressupõe um grau 
de consciência sobre os mecanismos estruturais 
que condicionam a tomada de decisões. Em 
regimes ditatoriais, a manifestação da agên-
cia feminina é constantemente mediada pelo 
medo, mas, conforme argumenta Bradford 
(2008), a coragem não equivale à ausência de 
temor, mas à capacidade de agir apesar dele, 
quando os benefícios se sobrepõem aos riscos. 

Mas há outras formas de compreender a cate-
goria. Se a considerarmos a partir de pers-
pectivas advindas dos estudos de gênero que 
incorporam a análise da luta de classes, bem 
como a abordagem interseccional, a noção de 
agência revela-se complexa e, por extensão, 
problemática, na medida em que o sujeito, 
de modo isolado, não possui condições de 
modificar integralmente as estruturas sociais 
vigentes. Nesses termos, torna-se relevante 
pensar na noção de autonomia, que deve ser 
compreendida como um fenômeno social 
de natureza relativa, cujo grau de manifes-
tação depende de uma rede de fatores socio-
lógicos, incluindo tanto as formas coletivas 
de organização quanto as capacidades indi-
viduais de ação. A esse respeito, Margaret 
Archer (2000) destaca que o grande desa-
fio ao abordar teoricamente a concepção de 
agência consiste em compreender o agente 
humano como alguém que, ao mesmo tempo 
em que é moldado por sua inserção social, 
também é capaz de transformar, ainda que 
parcialmente, o contexto em que se encontra. 

No âmbito da perspectiva feminista africana 
e, de modo específico, somali (Medie, 2019; 
Nnaemeka, 2004; Ossomee, 2020; Mohanty, 
2020; Bushra; Gardner, 2004; Oyěwùmí, 
2020; Ingriis; Hoehne, 2013), torna-se, 

portanto, imprescindível considerarmos os 
contextos materiais e simbólicos nos quais 
os sujeitos estão inseridos (Nussbaum, 2002; 
Sen, 2012). Assim, ao discutirmos a agência 
de personagens somali do romance de Moha-
med, é necessário reconhecer as múltiplas for-
mas de desigualdade – sobretudo de gênero, 
etnia e classe – que atravessam suas vidas e 
experiências (Martins, 2025). Reconhecer 
tais condicionantes não significa, contudo, 
reduzir esses sujeitos a uma posição de total 
passividade ou negá-los enquanto agentes. Pelo 
contrário, trata-se de admitir a existência de 
agência mesmo em contextos marcados por 
adversidades. Nesse sentido, a título de exem-
plo, Bell Hooks (2015) observa que mulheres 
negras e outros grupos historicamente margi-
nalizados desenvolvem consciência crítica em 
relação à lógica patriarcal por meio de suas 
experiências cotidianas de opressão, o que as 
leva a elaborar estratégias de enfrentamento 
frente à complexidade e à interconexão das for-
mas de dominação que atravessam suas vidas. 

Dessa forma, é válido ressaltar que a intenção 
de nossa análise não busca negar a influên-
cia das estruturas sobre os sujeitos femini-
nos, mas, sim, examinar criticamente como 
as personagens do romance em análise, em 
distintas faixas etárias, articulam formas de 
atuação para resistir às imposições do regime 
histórico e político que as circunscreve. 

À luz das considerações previamente expostas, 
a dinâmica de agenciamento manifesta-se de 
maneira particularmente evidente na traje-
tória de Kawsar, cuja resistência à violência 
institucionalizada se revela desde os primeiros 
momentos da narrativa. Contudo, a obra tam-
bém evidencia que a vida dessa personagem é 
atravessada por experiências de perda e trauma, 
que marcam profundamente sua existência, 
sobretudo após a morte da filha Hodan e do 
marido, eventos que deixam impactos sobre 
sua psique e sobre sua relação com o mundo.

Inicialmente reconhecida pelo rigor no papel 
de mãe e esposa, a idosa encarna os valores de 
cuidado e proteção exigidos em uma sociedade 
patriarcal, moldando a filha segundo padrões 
que, paradoxalmente, limitam sua autonomia 
e reforçam sua dependência, ilustrando como 
normas sociais podem perpetuar estruturas de 
dominação. A morte de Hodan, decorrente 
de um suicídio em razão de um abuso sexual, 
catalisa, entretanto, uma transformação sig-
nificativa em Kawsar, despertando nela uma 
consciência crítica diante das injustiças e do 
autoritarismo que estruturam seu contexto 
social e político. Em nossas análises, com-
preendemos que essa transformação se eviden-
cia na superação do medo que anteriormente 
a silenciava, permitindo-lhe agir em defesa 
da justiça e da proteção de outras mulheres, 
pois, como revela a narrativa, “Kawsar sente 
alguma coisa que foi liberada dentro de si, 
algo que esteve contido – amor, raiva, até um 
senso de justiça, não sabe o que é, mas isso lhe 
esquenta o sangue” (Mohamed, 2016, p. 25).

Assim, ao interceder em favor da jovem Deqo 
contra a brutalidade dos agentes do regime, 
Kawsar sofre severas represálias, reiterando 
um padrão de insurgência que se prolonga 
ao longo do romance e culmina na cena em 
que, impulsionada pela dor e pela memória 
de suas perdas, cospe na efígie do presidente, 
gesto que provoca inquietação nos presentes. 
Tal ato inscreve-se como um desafio explí-
cito ao poder instituído, cuja manutenção se 
ancora na coerção física e psicológica como 
seus principais instrumentos de controle:

Em poucos segundos, a arquibancada 
desaparece e um retrato tremulante 
de Oodweyne encara Kawsar. Alguns 
rebeldes se recusam a erguer as pla-
cas, formando pequenos buracos no 
rosto dele, mas a mensagem é clara: 
o presidente é um gigante, um deus 
que toma conta deles, que pode se 
dissolver em pedaços e ouvir e ver 
tudo o que eles fazem […] Antes que 
se lembre de onde está, ela cospe vio-
lentamente diante da visão, fazendo 
ofegar os espectadores que a cercam. 
– O que você está fazendo? – exclama 
Dahabo, apertando com força o 
antebraço de Kawsar. Kawsar não 
sabe, não está realmente ali; apenas 
vira um rosto que a enojara e reagira 
a ele. As expressões na leira de baixo 
reetem choque e medo de que ela tenha 
atraído a atenção para eles, mas Kawsar 

Fonte:garoweonline.com



66

não consegue mais compreender esse 
medo, ele parece muito insignificante 
e inútil em comparação com o que ela 
viveu. (Mohamed, 2014, p. 17-18).

Outrossim, no romance, a agência feminina 
frequentemente se traduz como resposta ao 
aparato repressivo do Estado e à ordem patriar-
cal que o sustenta. Nesse sentido, Filsan, ini-
cialmente, incorpora os valores do regime e 
imagina-se como agente de sua edificação, vis-
lumbrando a possibilidade de ascensão dentro 
da estrutura militar, almejando ser “um novo 
tipo de mulher, com as mesmas capacidades e 
oportunidades de qualquer homem” (Moha-
med, 2014, p. 213). Entretanto, à medida 
que se depara com a barreira do patriarcado, 
sua desilusão cresce. A cena em que, após sub-
meter Kawsar a um episódio de brutalidade, 
Filsan se depara com sua própria impotência 
e verte lágrimas, simboliza esse momento de 
ruptura. Ademais, em análise, observamos que 
a metáfora do eco de suas botas dissipando-se 
no corredor adensa a percepção de seu afasta-
mento progressivo dos ideais revolucionários 
que outrora a mobilizavam: “A moça meneia a 
cabeça, com lágrimas nos olhos, e sai correndo 
da sala. À medida que ela avança pelo corre-
dor, o barulho de suas botas vai diminuindo 
até desaparecer” (Mohamed, 2014, p. 44). 

Desse modo, a renúncia de Filsan aos ideais 
nacionalistas pode ser analisada sob duas pers-
pectivas complementares. Primeiramente, essa 
ruptura configura-se como uma forma de resis-
tência à instrumentalização das mulheres pelo 
regime, que as utiliza como meras peças em 
sua estrutura de poder (Spivak, 2014). Em 
segundo lugar, evidencia a percepção de que 
sua tentativa de se tornar um “homem hono-
rário”, isto é, internalizando e reproduzindo a 
lógica de violência perpetuada pelos seus pares 
masculinos, estava inevitavelmente condenada 
ao fracasso – uma vez que o aparato estatal, 
fundamentado em concepções patriarcais 
inflexíveis, jamais a reconheceria como uma 
igual, relegando-a a uma posição subalterna 
(Spivak, 2014) dentro da hierarquia militar. 
Diante dessa constatação, sua decisão de partir 
para o Campo de Refugiados de Saba’ad, para 
além de um movimento de fuga, também se 
caracteriza como um movimento simbólico 
de ruptura com as amarras institucionais que 
a confinavam. Em nossas análises, considera-
mos que esse deslocamento, portanto, pode 
ser interpretado como um gesto definitivo de 
autodeterminação, marcando sua emancipação 
e a reconfiguração de sua identidade em opo-

sição à lógica patriarcal que rege o Estado. 

Nuruddin Farah, em Yesterday, Tomorrow: 
Voices from the Somali Diaspora (2000), argu-
menta que a violência sistêmica na Somá-
lia engendrou um estado de desagregação 
social irreversível, impulsionando milhares 
ao exílio. Para elucidar a representação das 
imagens simbólicas, o autor descreve o país 
como um corpo político em decomposição, 
em que a estrutura estatal se converte em um 
aparato de perpetuação da injustiça (Farah, 
2000). Nesses termos, observamos que o 
deslocamento de Filsan se insere nesse pano-
rama de desterritorialização e ressignificação 
identitária, associado a um processo de insur-
gência subjetiva e busca por emancipação. 

Dentre as protagonistas, Deqo manifesta uma 
agência que se constrói a partir da precariedade 
extrema, pois, apesar de pueril, a menina vive 
imersa na luta pela sobrevivência, marcada por 
carências materiais e por um estigma social 
que a persegue como uma sombra. Insultada 
de forma reiterada, sem sequer compreen-
der plenamente as palavras que lhe são diri-
gidas, ela carrega um rótulo que evidencia 
a misoginia estrutural de sua comunidade: 

“Filha da puta, filha da puta, filha da 
puta!” Era o que as outras crianças no 
campo lhe gritavam, pelo tempo que 
ela consegue se lembrar, mas não sabia 
o que era uma puta; parecia algo ruim, 
como um canibal, uma bruxa ou um 
tipo de jinn, mas nenhum adulto des-
crevia o que tornava uma puta puta, e 
as crianças não pareciam saber muito 
mais do que ela. Era filha do pecado, 
diziam, a bastarda de uma mulher 
perdida. (Mohamed, 2016, p. 67).

Posteriormente, o acaso conduz Deqo a um 
bairro marginalizado, onde sua ingenuidade 
entra em nítido contraste com a dureza da 
realidade social. No prostíbulo que precaria-
mente a acolhe, ela conhece Nasra, cuja tra-
jetória de abandono e privação espelha a sua 
própria, evidenciando que a inserção precoce 
na prostituição não decorre de uma escolha 
individual, mas constitui resultado direto de 
estruturas sociais marcadas pela exclusão e 
pela carência de oportunidades. Nesse ponto, 
observa-se que a breve troca semeia em Deqo 
a compreensão embrionária de que a soli-
dariedade entre mulheres é um mecanismo 
vital de sobrevivência diante de contextos 
marcados por opressão e vulnerabilidade.

Ademais, criada em um ambiente hostil, Deqo 
desenvolve estratégias de sobrevivência que 
desafiam sua condição de vulnerabilidade. Por 
exemplo, consciente das ameaças que a cercam, 
reconhece os riscos de dormir em locais expos-
tos ou de interagir com homens desconhecidos 
(Mohamed, 2014, p. 82). Enquanto Filsan 
busca legitimação dentro das estruturas mascu-
linas de poder, Deqo afirma sua autonomia por 
meio da resistência direta; quando um homem 
tenta agarrá-la, ela se desvencilha e o insulta, 
identificando sua intenção predatória (Moha-
med, 2014, p. 53). Posteriormente, ao ser alvo 
de uma tentativa de estupro, a menina reage 
violentamente, cravando uma lâmina no olho 
do agressor antes de fugir (Mohamed, 2014, p. 
116). Tal episódio, em particular, ilustra não 
apenas sua acuidade na leitura das dinâmicas 
de violência de gênero, mas também sua capa-
cidade de responder ativamente a tais ameaças. 
Assim, no decorrer do percurso narrativo, a 
trajetória da menina é marcada por atos que 
reafirmam sua autodeterminação e sua agência 
como ferramenta de autopreservação e sobrevi-
vência, pois, ainda que seja uma criança, Deqo 
se recusa a ocupar a posição de vítima passiva.

Após vivenciar sucessivas adversidades, Deqo, 
novamente em condição de isolamento, chega 
a uma cidade devastada pelos bombardeios 
e dirige-se a uma residência ladeada por um 
pomar em busca de abrigo. Nesse local, reen-
contra Kawsar, gravemente ferida em deco-
rrência de uma explosão. A esse respeito, vale 
ressaltar que o próprio título da obra, O Pomar 
das Almas Perdidas, opera em múltiplos níveis 
simbólicos, articulando dimensões pessoais, 
coletivas e históricas da narrativa. Assim, com-
preendemos que o termo “pomar” sugere um 
espaço de cultivo e cuidado, originalmente 
associado à vida familiar e à memória afetiva de 
Kawsar, mas que, ao longo da narrativa, passa 
a refletir a necessidade de reconstrução frente 
à perda e à devastação emocional. Ao mesmo 
tempo, a expressão “das almas perdidas” nos 
remete à destruição da comunidade somali 
em decorrência da guerra e do autoritarismo, 
implicando que as experiências individuais 
de dor são inseparáveis do contexto sociopo-
lítico. Entretanto, simbolicamente, ao cultivar 
o pomar, Kawsar tenta restabelecer a ordem 
e a vida em um mundo marcado pela perda, 
simbolizando a capacidade de agência mesmo 
diante de condições estruturais adversas. 

Ao longo da narrativa, o vínculo entre as 
duas mulheres se fortalece por meio de ges-
tos de cuidado, empatia e solidariedade, de 



67

modo que Deqo, motivada pelo acolhimento 
recebido, manifesta seu desejo de proteger 
Kawsar, propondo levá-la a um local seguro. 
Paralelamente, a narrativa de Filsan atinge um 
momento de ruptura quando, durante uma 
operação sob o comando do Capitão Yasin, 
um ataque insurgente provoca a morte do 
capitão e a coloca em estado crítico. Assim, 
após ser conduzida ao hospital militar, Filsan 
é confrontada com as engrenagens da injus-
tiça estrutural, experiência que precipita sua 
decisão de desertar e, consequentemente, a 
transforma em alvo da perseguição das forças 
armadas. É nesse contexto que Deqo inter-
vém, oferecendo abrigo e proteção, o que 
configura um ponto nodal na articulação 
narrativa que reúne as três protagonistas. 

A partir desse instante, opera-se uma inver-
são simbólica das hierarquias de poder: a 
jovem, anteriormente submetida à violência 
de Filsan, assume a função de sua protetora. 
Assim, o reencontro entre ambas é marcado 
por tensões e por um processo de reconheci-
mento recíproco, tendo em vista que Kawsar 
também fora alvo das ações da militar. Con-
tudo, é importante destacar que a decisão de 
a perdoar simboliza um rompimento com a 
perpetuação patriarcal da violência, ao passo 
que sinaliza a emergência de formas alterna-
tivas de agência feminina, fundadas na soli-
dariedade e na reconfiguração dos vínculos, 
mesmo em cenários de extrema adversidade. 
As trajetórias entrelaçadas dessas mulheres 
revelam, assim, modalidades plurais de resis-
tência e processos de construção identitária 
que dialogam com experiências históricas e 
sociais de mulheres somalis, africanas e negras.

Considerações finais 

Nos momentos finais do romance, Deqo 
assume a função de conduzir Kawsar e Filsan 
pelas ruas devastadas de Hargeisa até o campo 
de refugiados de Saba’ad. Embora suas ações 
possam, à primeira vista, parecer circunstan-
ciais, elas adquirem um significado simbólico, 
pois representam a concretização da agência 
feminina em meio ao caos instaurado pelo 
colapso do regime. O enredo sugere que a pos-
sibilidade de transformação da realidade, ainda 
que de forma limitada, está intrinsecamente 
ligada a Deqo, que se torna responsável por 
intervir ativamente para garantir não apenas 
sua própria sobrevivência, mas também a das 
demais personagens femininas. Dessa forma, 
sua trajetória se estabelece como um contra-
ponto à violência e à opressão que permeiam 

o contexto sociopolítico da narrativa, pois, 
mesmo privada de recursos materiais ou de 
um espaço de pertencimento, Deqo resiste à 
marginalização imposta tanto pela sociedade 
patriarcal quanto pelo conflito armado. Ao 
final, é por meio de sua mobilidade e de suas 
ações concretas que se insinua uma possibili-
dade, ainda que frágil, de reconstrução e ressig-
nificação da existência em meio à devastação.

De tal modo, compreendemos que, no 
romance de Nadifa Mohamed, a violência 
perpetrada por homens em uma sociedade 
militarizada se configura como uma força 
dominante que subjuga as três protagonistas: 
Deqo, Kawsar e Filsan. Não obstante, de modo 
geral, o romance se constitui como um arquivo 
literário-imaginário de vozes femininas que 
possibilita ao leitor constituir um imaginário 
acerca das angústias e das diversas formas de 
violência que permeiam as vidas das mulhe-
res de papel, mas também das suas formas 
de resistência e de agência. Nesses termos, a 
narrativa atua, portanto, como um arquivo 
polifônico de mulheres, refletindo a plurali-
dade de experiências femininas em distintos 
períodos históricos, espaços e estratos sociais.

Assim, as três personagens representam figuras 
femininas que, cada uma a seu modo, con-
frontam e buscam subverter as estruturas de 
dominação em que estão inseridas. A partir 
de seus distintos posicionamentos sociais e 
culturais, elas questionam e desafiam o status 
quo, ainda que tal insurgência lhes imponha 
cicatrizes, sejam elas físicas ou psíquicas. 
Ainda assim, tais experiências de resistência 
não permanecem circunscritas ao âmbito 
individual, pois se convertem em elos de 
uma rede de solidariedade feminina que, ao 
instaurar práticas de sororidade, questiona e 
desestabiliza a ordem patriarcal, oferecendo 
novos modos de pensar a interdependência 
entre mulheres em contextos de opressão.

Nesse sentido, a escrita de Nadifa Mohamed 
configura-se como um projeto literário e 
político de revisão epistemológica, desesta-
bilizando narrativas eurocentradas que histo-
ricamente monopolizam a representação do 
Chifre da África, e em especial da Somália e 
de suas mulheres. Para além dos contornos das 
dimensões estritamente ficcionais, a escrita 
de Mohamed insere-se no campo das “for-
mas africanas de autoinscrição” (Mbembe, 
2001). Nesses territórios discursivos, os 
sujeitos historicamente relegados à margem 
reinscrevem suas experiências, reivindicando a 

autonomia de sua voz, memória e testemunho.

Referências

ARCHER, Margaret. Being Human: The Pro-
blem of Agency and the Promise of Autonomy. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2000.

ADEDEJI,  Adebayo.  Estratégias  compa-
radas  da  descolonização  econômica.  In:  
MAZRUI, Ali  A.;  WONDJI,  Christophe  
(ed.). História  Geral  da  África. Volume  VIII:  
África  desde 1935.  Brasília: Organização  
das  Nações  Unidas  para  a  Educação,  a  
Ciência  e  a  Cultura, 2010, p. 471-516.

BAMISILE, Sunday Adetunji. Questões de 
género e da escrita feminina na literatura africana 
contemporânea e da diáspora africana. 519p. Tese 
(Doutorado em Estudos Literários). Lisboa, 
Universidade de Lisboa, 2012. Disponível em:  
http://hdl .handle .net/10451/8699. 
Aces so  em:  11  ago.  2025.

BRADFORD, C. et al. New World 
Orders in Contemporary Children’s Lite-
rature: Utopian Transformations. New 
York: Palgrave MacMillan, 2008.

BUSHRA, Judy; GARDNER, Judith El. Soma-
lia – the Untold Story: the war through the eyes 
of somali women. London: Pluto Press, 2004.

CARDOSO,  Nilton  César  Fernandes. Con-
flito  armado  na  Somália:  análise  das  causas  da 
desintegração  do  país  após  1991.  Monogra-
fia  de  Conclusão  de  Curso  em  Bacharelado  
em Relações Internacionais. Porto Alegre: Uni-
versidade Federal do Rio Grande do Sul, 2012.

CHENNTOUF,  Tayeb.  O  chifre  da  
África  e  a  África  setentrional. In:  
MAZRUI,  Ali  A.; WONDJI,  Christophe  
(ed.). História  Geral  da  África.  Volume  
VIII:  África  desde  1935. Brasília: Orga-
nização das Nações Unidas para a Educa-
ção, a Ciência e a Cultura, 2010, p. 33-66.

CLIFFORD, J. Routes: travel and translation in 
the Late Twentieth Century. Cambridge, Mas-
sachusetts: Harvard University Press, 1997.

DUNLOP, R. Memoirs of a Sirdar’s Daugh-
ter in Canada: hybridity and writing home. 
In: AGNEW, V (ed.). Diaspora, memory and 
identity: a search for home. Toronto: Uni-
versity of Toronto Press, 2013. p. 115-150



68

FARAH, N. Yesterday, Tomorrow: 
Voices from the Somali Diaspora. 
New York: Cassell Academic, 2000.

GAGIANO, A. 2015 Contemporary Female 
African Authors Imagining the Postcolonial 
Nation: Two Examples. In: Nicholson, Roger 
Marquis, Claudia and Szamosi, Gertrud (eds), 
Contested Identities: Literary Negotiations 
in Time and Place. Newcastle upon Tyne: 
Cambridge Scholars Publishing, p. 177-196.

HARRIS, Leila. O hífen como contraponto: 
o hibridismo de identidades diaspóricas. 
In: HENRIQUES, A.L.S.H. (org.). Femi-
nismos, identidades, comparativismos: ver-
tentes nas literaturas de língua inglesa. Rio 
de Janeiro: Letra Capital, 2009. p. 61-72

HOOKS, Bell. Mulheres negras: moldando a 
teoria feminista. Revista Brasileira de Ciência 
Política, Brasília, n. 16, p. 193-210, 2015. Dis-
ponível em: https://doi.org/10.1590/0103-
335220151608. Acesso em: 8 jun. 2025.

HUTCHEON, L. A Poetics of postmodernism. 
New York and London: Routledge, 1992.

INGRIIS, Mohamed; HOEHNE, Markus. 
The impact of civil war and state collapse 
on the roles of Somali women: a bles-
sing in disguise. Journal of Eastern Afri-
can Studies, v. 7, n. 2, 2013, p. 314-333.

LAVERDE, S. D. S. Resistência feminina e 
feminismo africano em ‘Without a Name’, de 
Yvonne Vera. Campinas: Pontes Editores, 2017.

MARTINS, Catarina. Mulheres, raça 
e etnicidades: introdução aos feminis-
mos decoloniais. Coimbra: Editora 
da Universidade de Coimbra, 2025.

MARTINS, Catarina Isabel Caldeira. ‘La 
Noire de…’ tem nome e tem voz. A narrativa 
de mulheres africanas anglófonas e francó-
fonas para lá da Mãe África, dos nacionalis-
mos anticoloniais e de outras ocupações”. 
E-cadernos CES [Online], 12, 2011. Dis-
ponível em: https://journals.openedition.
org/eces/711 . Acesso em: 27 jul. 2025.

MATZKE, Christine. Writing a Life into 
History, Writing Black Mamba Boy: Nadifa 
Mohamed in Conversation. Northeast Afri-
can Studies, v. 13, n. 2, p. 207-224, 2013. 
Disponível em: https://dx.doi.org/10.1353/
nas.2013.0020. Acesso em: 08 jun. 2025.

MBEMBE, A. As formas africanas de auto
-inscrição. Estudos Afro-Asiáticos, ano 23, 
n. 1, p. 171-209, 2001. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0101- 
546X2001000100007&script=sci_abs-
tract&tlng=pt. Acesso em: 09 jul. 2025.

MEDIE, Peace A. Introduction: Women, 
Gender, and Change. Africa.  African 
Affairs, v. 121, n. 485, p. 67-73, 2019.

MOHAMED, H.A. Refugee Exodus from 
Somalia: Revisiting the Causes. Refugee: Cana-
da’s Journal on Refugees 14(1), 1994, p. 6-10.

MOHAMED, Nadifa. Quando eu me 
tornei negra. YouTube. Publicado em 
24 fev. 2017a. Disponível em: https://
www.youtube.com/watch?v=17f2wbDr-
vSs&t=1034s. Acesso em: 14 jan. 2025

MOHAMED, Nadifa. Great Writers Inspire at 
Home: Nadifa Mohamed on travelling, home 
and belonging in Black Mamba Boy. YouTube. 
Publicado em 20 set. 2017b. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=4yIw-
deJJRcw&t=13s. Acesso em: 22 jul. 2025.

MOHAMED, Nadifa. O pomar das 
almas perdidas. Tradução Otacílio 
Nunes. São Paulo: Tordesilhas, 2016.

MOHANTY, Chandra Talpade. Sob 
olhos ocidentais: estudos feministas e dis-
cursos coloniais [Under Western Eyes]. 
Trad. Ana Bernstein. In: Sob olhos ociden-
tais. Rio de Janeiro: Zazie, 2020, p. 7-61.

NNAEMEKA, Obioma. Nego Feminism: 
Theorizing, Practicing and Pruning Afri-
ca’s Way. Signs, v. 29, 2004, p. 357-385.

OLIVEIRA, Valeria Silva de. A Somália 
da Imaginação de Nadifa Mohamed: uma 
poética da diversidade. In: HENRIQUES, 
A.L.S.; MONTEIRO, M.C. (Org.). Escritos 
discentes em literaturas de língua inglesa. Rio 
de Janeiro: Letra Capital, 2018. p. 228-236

OSSOME, Lyn. African Femi-
nism. In: RABAKA, R. (org.). Rout-
ledge Handbook of Pan-Africanism. 
Londres: Routledge, 2020. p. 159-170.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceituando 
o gênero: os fundamentos eurocêntricos 
dos conceitos feministas e o desafio das 
epistemologias africanas. In.: HOLLANDA, 

Heloísa Buarque de (Org.). Pensamentos femi-
nistas hoje: perspectivas decoloniais. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 84-95.

ROLLMANN, Rhea. Nadifa Mohamed: Wri-
ting the Lives of Somalia’s Women. PopMa-
tters, 24 jun. 2015. Disponível em: https://
www.popmatters.com/194787-nadifa-moha-
med-2495514628.html . Acesso em: 06 jul. 2025

SAES, Stela. Trajetória contemporânea em 
territórios africanos: as experiências romanes-
cas de Paulina Chiziane em Moçambique e 
Sefi Atta na Nigéria. Caderno Seminal, Rio de 
Janeiro, n. 39, 2021. Disponível em: https://
www.e-publicacoes.uerj.br/cadernoseminal/
article/view/58529. Acesso em: 29 jul. 2025.

SPIVAK, Gayatri C. Pode o subalterno falar?. 
Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014.

STREZELESKI, Renato Lopes. A Soma-
lilândia e o desenvolvimento autônomo 
do Estado: um  estudo  de  caso.  Mono-
grafia  de  Conclusão  de  Curso  em  
Bacharelado  em  Relações Internacionais. Bra-
sília: Centro Universitário de Brasília, 2015.

TAYLOR, Magnus. An Interview with 
Nadifa Mohamed: “I don’t feel bound by 
Somalia… but the stories that have rea-
lly motivated me are from there.” African 
Arguments, 7 nov. 2013. Disponível em: 
https://africanarguments.org/2013/11/
an-interview-with-nadifa-mohamed-i-dont-
feel-bound-by-somaliabut-the-stories-that-
have-really-motivated-me-are-from-there-
by-magnus-taylor/. Acesso em: 10 jul. 2025.

TEMBO, Nick Mdika. “‘Made of Sterner 
Stuff’: Female Agency and Resilience in Nadifa 
Mohamed’s The Orchard of Lost Souls.” Journal 
of Literary Studies, v. 35, no. 3, 2019, p. 1–18. 
Disponível em: https://doi.org/10.1080/0256
4718.2019.1657278. Acesso em: 27 jul. 2025.

TRINDADE,  Catarina Casimiro; 
FIDALGO, Maisa Cardozo. Feminismos. 
In: GALLO, Fernanda (org.). Breve dicio-
nário das literaturas africanas. Campinas, 
SP: Editora da Unicamp, 2022. p. 93-101.

WOODWARD, K. Identidade e diferença: 
uma introdução teórico e conceitual. In: SILVA, 
Tomaz Tadeu da (org.). Identidade e diferença: 
uma perspectiva dos estudos culturais.15. ed. 
Petrópolis: Editora Vozes. [1997] 2014. p.7-72.


